
��������	�
���
��

���������	
���	��	
�	

���������	�
�����

�

����
�
����������

���
��
����
���������

������������	��
���
�������������
�������



���������	�
��
���	����������
���
��
��
����������
�

��
��
��
��
���������
���
��
����
����


������������
����
���
��
��
�������������������	�
���
������
��

���������	�
��
����
��
����������
��
����
�
���������� ��� �
�����	��� 

!���
�������


�������"�#����"�$��� "�%&&%

��



�'
��� �
�� ���
�
��
���������

������ ���
��������
�
�����
�
��(
���
"� ��
�

���
�
���
��
��)�
�

�����"
�

� ���������
"� �
�� *������
� ���� +��������
�"� �
�
'�
�
����
� ��	� ������
�����
��
�� ��
�� ,������
�
'
�
� ���� �
�� -�
���
����� ��� ���
��
����
�����
.
�����
����
��
��/�������
�� ���� ��
���
0
�

�� 1
�0
�.
�����/�����
����
� 

��������	
�

�
��
�	
�	�
�
����
����

����

����
����� ����!�"

#��$	
%
�$
�
���$�

�
��
�	
�	�
�
����
����&
'($)�
$

��������	
����	
�������������	
����	
��




 

 

Inhaltsverzeichnis  

1 Einleitung 1 

2 Methodische Vorgehensweise 7 

3 Der Kommunitarismus 9 

3.1 Die kommunitaristische Zeitdiagnose 12 
3.2 Die sozialen Desintegrationsprozesse 16 
3.3 Das Ideal der Staatsbürgerschaft 21 

3.3.1 Das politische Programm 24 
3.4 Das kommunitaristische Programm der Sozialintegration 28 

3.4.1 Zivilgesellschaft als selbstorganisatorische Basis und 
civility 28 

3.4.2 Funktionen von Toleranz und Solidarität: Gegenseitige 
Hilfe, Anerkennung und Sozialintegration 38 

3.4.3 Die kommunitaristische Kritik am Integrationsmodell 
des Sozialstaats 46 

4 Die Kritik am Kommunitarismus 54 

4.1 Die Solidarität und der Gesellschaftliche Zusammenhalt 54 
4.1.1 Kritik an der kommunitaristischen Republik 58 
4.1.2 Resozialisierung und demokratischer Wandel 66 

4.2 Sozialintegration und intersubjektive Anerkennung 73 
4.2.1 Die Konstruktion der Identität 78 
4.2.2 Die rechtliche Anerkennung 79 

4.3 Die Bürgerrechte als Lösung für den Mangel an Solidarität 85 
4.3.1 Marshall und die Bürgerrechte 89 
4.3.2 Die rule of law 103 

4.4 Der Charakter der sozialstaatlichen Integration 112 
4.4.1 Kritiken und Antworten auf die Sozialprogramme 113 
4.4.2 Der Sozialstaat und die Theorie der aktiven Rechte 133 



 

 

5 Schlussfolgerung 137 

6 Literaturverzeichnis 139 

 



 1 

1 Einleitung 

In den letzten Jahren hat die politische Reflexion ein wachsendes Interesse für 
das ethische Fundament eines normativen Prinzips der Verteilungsgerechtigkeit 
entwickelt. Dabei wurden die Debatten von der Diskussion um die Etablierung 
einer normativen Sichtweise von Gerechtigkeit dominiert. Dies geschah vor 
dem Hintergrund, eine Eliminierung der gesellschaftlichen Ungleichheiten zu 
fordern, welche durch nicht nachvollziehbare Motive begründet wurden. 

Die Theoriediskussion der siebziger Jahre lässt sich – genaugenommen ab der 
Veröffentlichung des Werkes Theory of Justice1 von John Rawls – durch den 
Versuch charakterisieren, eine von der gesamten Gesellschaft2 getragene 
Sichtweise von Verteilungsgerechtigkeit zu entwickeln. Dabei wird bezug ge-
nommen auf die Arbeiten von Nozick, Walzer oder MacIntyre. Die philoso-
phische Methode bestand in dem Versuch, ein in der politischen Kultur einer 
Gesellschaft akzeptiertes Prinzip von Gerechtigkeit zu etablieren und dieses in 
den grundlegenden Institutionen dieser Gruppe auch zu verwirklichen. Das so 
definierte moralische Konzept von Gerechtigkeit unterscheidet dabei zwischen 
den „Gerechtigkeitsminima” auf deren Verzicht die Gesellschaft  nicht vorbereitet 
ist und den unterschiedlichen „Glücksmaxima” 3 nach denen jedes gesell-
schaftliche Segment trachtet. 

Auf seine Art und Weise besaß der politische Liberalismus seinen Contrapart in 
der darauffolgenden Dekade mit dem Erscheinungsbild des Kommunitarismus4. 
Dieser offenbarte im Gegensatz zur minimalistischen Gerechtigkeit eine Kon-
zeption des Guten mit dem Vorschlag, die Ideen von Güte und Tugend im 
Zusammenhang der Gemeinschaft wiederherzustellen. Den republikanischen 
Strömungen zufolge soll sich die Ethik der Gerechtigkeit mit einer Ethik von 
Echtheit und Aufrichtigkeit zur  gemeinschaftlichen Identität5 zusammenfügen. 

Selbstverständlich eröffnet jede dieser theoretischen Positionen eine unter-
schiedliche Definition von Staatsbürgerschaft sowie der Rolle, welche diese in 
einer modernen Gesellschaft erfüllen soll. Gleichzeitig erscheint bei jeder Defi-
nition ein anderes Staatsmodell und in letzter Instanz von Demokratie. Der 
                                                      
1 vgl. RAWLS, John; Theory of Justice. Cambridge, 1971. 
2 einer Gesellschaft mit liberaler Demokratie.  
3 CORTINA, Adela; Etica mínima. Madrid, 1986. 
4 Michael Walzer unterstützt, dass der Kommunitarismus nicht als reelle Alternative zum 

Liberalismus aufgefasst werden kann sondern lediglich als Kritik an seinen 
Unzulänglichkeiten. Vgl. WALZER, Michael; „The Communitarian Critique of 
Liberalism“ in Political Theory, 1990, Nr. 1. S. 47 - 64. 

5 vgl. TAYLOR, Charles; The Ethics of Authenticity. Cambridge, 1991; sowie Sources of the 
Self: the Making of the Modern Identity. Cambridge, 1989. 



 2 

Liberalismus argumentiert beispielsweise, Staatsbürgerschaft sei ein Status, der 
durch die subjektiven Rechte definiert wird, die jeder Bürger gegenüber seinen 
Mitbürgern und dem Staat besitzt. Dank dieser Zivilrechte profitiert  der Bürger 
vom Schutz seitens des Staates, während er seine eigenen Zielsetzungen inner-
halb der durch das Gesetz festgelegten Grenzen verfolgt. Die Rechte be-
schränken für jede juristische Person ein freies Aktionsfeld externer Verpflich-
tungen. Zusammen mit den negativen Freiheiten gibt es politische Rechte, die 
eine vergleichbare Struktur besitzen und durch die die Bürger ihre Interessen 
wahrnehmen können. Werden die Einzelinteressen aller Bürger summiert, können 
einen politischen Willen ausdrücken, der in der Lage ist, einen Einfluss auf die 
Verwaltung auszuüben. So können beispielsweise über die Wahlen alle Bürger 
kontrollieren, ob die Regierung die Staatsmacht im Sinne ihrer legitimen Interes-
sen ausübt oder nicht. 

Die kommunitaristische Konzeption von Staatsbürgerschaft begreift den geschil-
derten Zusammenhang als einen Partizipationsmechanismus. Staatsbürgerschaft 
definiert sich nicht durch die negativen Freiheiten, die beschützen, sondern mit-
tels der positiven Freiheiten, welche dem Bürger ermöglichen in eine allgemeine 
politische Praxis einzugreifen. In diesem Fall besteht die vorrangige Aufgabe des 
Staates nicht in dem Schutz negativer Rechte sondern in der Garantie des allge-
meinen Prozesses der Meinungsbildung und der Herausbildung eines politischen 
Willens. Diese Vorgänge führen dazu, dass sich die Bürger untereinander auf die 
Ziele einigen, welche die Gesellschaft verfolgen soll und welche die Verbindung 
mit dem gemeinsamen Interesse aller wahren. 

Es lässt sich feststellen, dass die verschiedenen Typen von Staatsbürgerschaft in 
jedem Modell aus unterschiedlichen und gegensätzlichen Standpunkten definiert 
werden. Dabei repräsentiert der Staatsbürger in jedem Fall unterschiedliche 
Charakteristika. Als Kategorie lässt sich das Konzept von Staatsbürgerschaft 
unter anderem im Zusammenhang mit der Diskussion von Problemen sozialer 
und wirtschaftlicher Gerechtigkeit, Verteilung und Anerkennung, Identität und 
Demokratie, Ausschluss oder Partizipation anwenden. 

Diesem komplexen Panorama summiert sich in den 90er Jahren ein deutlicher 
Wandel in den Prioritäten des politischen Denkens. Das normative Element der 
Verteilungsgerechtigkeit wird nicht mehr als die traditionelle „Eliminierung von 
Ungleichheit” verstanden, sondern durch das Konzept der „Eliminierung von 
Verachtung und Unwürde“6 ersetzt. Konzepte wie „Verteilungsgleichheit“ oder 

                                                      
6 vgl. FRASER, Nancy; „From distribution to Recognition? Dilemmas of  Justice in a ‘Post-

socialist’ Age“, in New Left Review, 212, S. 68-93. Fraser unterstreicht, dass es sich um 
einen Übergang von der Idee der „Umverteilung“ zur Idee der „Anerkennung“ handelt. 



 3 

„Gütergleichheit“ werden von anderen Kategorien wie „Würde“ und „Respekt“ 
ersetzt7. 

Das Werben um die öffentliche Anerkennung der Besonderheit von bestimmten 
sozialen Gruppen ist zu einer Konstante in den politischen Konflikten der ver-
gangenen Jahre geworden. Diese Problematik, die sich auf die Identität oder 
Zugehörigkeit zu einem sozialen Sektor bezieht, stellt die Gleichwertigkeit 
zwischen universeller Umverteilung und Statusgleichheit in Frage. Status bedeu-
tet in diesem Zusammenhang die Anerkennung gemeinsamer Identitäten8. Daraus 
resultiert die Diskussion über Multikulturalität sowie die Forderung nach Rechten 
für kulturelle Gruppen. Angenommen wird dabei, die Anerkennung basiere vor 
allem in der Identität. Diese Themen sind eine stetige Quelle für die Ausweitung 
des allgemeinen Verständnisses der Staatsbürgerschaft sowohl als System als 
auch als Zugehörigkeitsmechanismus. Oftmals wird die Verpflichtung unterstützt, 
die Staatsbürgerschaft aufgrund der Notwendigkeit der Anerkennung von eth-
nischen und sexuellen Differenzen auszuweiten.  

Das gemeinsame Auftreten beider Charakteristika Anerkennung sowie Staats-
bürgerschaft ist nicht zufällig: Das Konzept der Staatsbürgerschaft bezieht sich 
auf eine Vielzahl von Kategorien, die in direkter Verbindung mit der Idee der 
Gerechtigkeit und Demokratie stehen. Aber vor allem bezieht es sich auch auf 
eine „Identität“. Es ist dabei deutlich die Notwendigkeit in postindustriellen Ge-
sellschaften zu spüren, Identität zwischen ihren Mitgliedern herzustellen, durch 
die sich jeder anerkannt fühlen kann und die es möglich macht, ein Zugehörig-
keitsgefühl zur Gesellschaft zu entwickeln9. 

Genaugenommen hat die moderne Soziologie10 die Trennung zwischen der 
Entwicklung von Rationalität und sozialer Komplexität sowie der Sphäre des 
öffentlichen Denkens entwickelt. Die Ausweitung der ersteren beschränkt sich 
ausschließlich auf eine technisch-instrumentelle Ebene. Dabei wird die Weiter-
entwicklung der Effizienz und Funktionalität der bürokratischen Systeme begle-
itet durch eine weitreichende Schwächung politischer Partizipation und eine 

                                                      
7 vgl. HONNETH, Axel; „A society without humiliation?“ in European Journal of 

Philosophy, 1997, S. 306-324. Honneth vertritt dieselbe Vorstellung wie Fraser. 
8 vgl. LUKES, Steven y GARCIA, Soledad (Hrsg.); Ciudadanía, justicia social, identidad y 

participación. Madrid, 1999, Introducción, S. 3. 
9 Diese These wird von Daniel Bell vertreten, der in den siebziger Jahren den dominierenden 

hedonistischen Individualismus beklagt hatte, welcher die Individuen dazu führte, keine 
Zuneigung zur Gemeinschaft, in der sie leben, zu fühlen und nicht die egoistischen 
Interessen für die öffentlichen Belange aufzugeben. Der Autor führte aus, dass diese 
Haltung die beiden großen Resultate der Modernität gefährde: die liberale Demokratie 
sowie den Kapitalismus. BELL, Daniel; The Cultural Contradictions of Capitalism. 
London, 1976. 

10 WEBER, Max; Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie. 
Tübingen, 1976. 



 4 

Legitimationskrise der öffentlichen Institutionen. Dieser Prozess des Wachstums 
der systemischen Komplexität11 impliziert die Autonomie bestimmter Sektoren, 
die dazu übergehen, ihren eigenen Kontrollimperativen zu antworten und den 
Rest der Gesellschaft zum Status der Umgebung12 zu reduzieren. Die Ökonomie 
basiert demnach ausschließlich in der Gewinnmaximierung und die Bürokratie in 
der Akkumulation und dem Schutz von Herrschaftspositionen. Dieser Vorstoß 
der instrumentalisierten Rationalität ist dem ethisch-praktischen Denken fern13. 
Eine so definierte technische Rationalität durchschreitet durch die völlige 
Ablehnung ethisch fundierter politischer Theorie schädigend die sozio-politische 
Realität und verringert das erklärende Machtpotential14. 

Auf diese Problematik hat schon der Kommunitarismus hingewiesen, in dessen 
Zeitdiagnose genaugenommen Alarm geschlagen wurde über die fortschreitende 
soziale Desintegration, die in den postindustriellen westlichen Demokratien 
vorherrscht. Als wichtigster Grund wurde dabei die liberale Kultur des 
Individualismus erkannt. Aus dieser Ausgangssituation heraus akzentuierte diese 
Denkrichtung die Rolle der „Intermediären Institutionen“ der Gesellschaft als ein 
Raum erlaubter Vereinigungen, der durch Beziehungs-Bündel gebildet wird, in 
dem weder der Staat noch die Ökonomie als Mediatoren auftreten15.  Dieser 
Raum besteht aus den Aktivitäten von „unions, churches, political parties and 
movements, cooperatives, neighbourhoods, schools of thought, societies for 
promoting or preventing this and that“16. Es handelt sich dabei um 
„Vereinigungen, die aus freiwilligen Abkommen zwischen autonomen Akteuren 
hervorgehen. In diesen diskutieren die Akteure untereinander und mit dem Staat 
über öffentliche Angelegenheiten und involvieren sich in öffentliche 

                                                      
11 Diese Idee wurde von Parsons entwickelt. Vgl. PARSONS, Talcott et. al.; Working Papers in 

the Theory of Action. New York, 1953. sowie PARSONS, Talcott; Sociological Theory and 
Modern Society. New York, 1967. 

12 Diese Komplexität repräsentiert die wachsende Automatisierung und funktionale 
Unabhängigkeit der eigenkontrollierten Subsysteme, beispielsweise der staatlichen 
Bürokratie oder der Privatwirtschaft. 

13 Diese Position wurde von Habermas entwickelt. Vgl. HABERMAS, Jürgen; Theorie des 
kommunikativen Handelns. Frankfurt, 1981,  2, Kap. VIII ff. 

14 Bernhard Peters führt die abstrakte Idealität der moralischen Vorschläge des juristischen 
Diskurses im Zusammenhang mit den ethisch begründeten juristischen Theorien aus. 
PETERS, Bernhard; Rationalität, Recht und Gesellschaft. Frankfurt, 1991. 

15 vgl. WALZER, Michael; „The Concept of Civil Society“ in Toward a Global Civil Society. 
Providence, 1995, S. 7f. 

16 vgl. WALZER, Michael; „The Concept of Civil Society“ in Toward a Global Civil Society. 
Providence, 1995, S. 7f. 



 5 

Aktivitäten“17. Seinen Verteidigern zufolge ist es genau dieses Terrain von 
Ideologien, sozialer Bewegungen und Meinungen, also von Intersubjektivität, auf 
dem sich der allgemeine Wille formiert. In seinem Respekt vor diesem 
Pluralismus an Vereinigungen unterscheidet sich ein demokratischer Staat, der 
die bürgerliche Freiheit respektiert, von einem despotischen Staat, der diese 
missachtet. 

Vor dem fortschreitenden Phänomen der Destabilisierung und Schwächung der 
social bonds gibt der Kommunitarismus eine Perspektive von Sozialintegration, 
die in der Rückgewinnung der Gemeinschaft basiert, als Ort, an dem die 
Regenerierung solidarischer Bindungen und Netze, die sich in Gefühlen von 
Zugehörigkeit, Anerkennung, Freundschaft etc. äußern, das übergeordnete Ziel 
ist. Bindungen und Netze, in denen weder Staat noch Ökonomie als Mediatoren 
eine Rolle spielen. In einem so definierten Raum ist dann auch die 
Rückbesinnung auf grundlegende zivile Werte wie Loyalität, Patriotismus u.a. 
möglich. 

Ziel dieser Arbeit ist die Ausarbeitung und Verteidigung einer Kritik an der 
kommunitaristischen Programmatik der Sozialintegration. Es wird angenommen, 
dass diese Programmatik schwach und unrealistisch sei. Zentrales Problem ist, 
dass die Solidarität als einzige gesellschaftliche Integrationsquelle und die 
Zivilgesellschaft als einziger möglicher Ort für die Integration angesehen werden. 
Als Konsequenz daraus wird also die Integrationskraft des Rechtssystems 
verkannt und die Bedeutung der Institutionalisierung der sozialen 
Integrationsmechanismen ausgelassen. Diese Mechanismen sind im Sozialstaat 
(es wird von postindustriellen Gesellschaften ausgegangen) aus der Institution der 
Staatsbürgerschaft heraus entwickelt worden. Zentrale Annahme ist, dass der 
Status der modernen Staatsbürgerschaft den Staat dazu zwingt, den Inhalt 
gewisser Rechte zu realisieren und genau diese Realisierung in indirekter Form 
Mechanismen der Sozialintegration18 generiert, die durch universelle moralische 
Prinzipien determiniert werden. Dieser moralische Charakter der durch den Staat 
vorangetriebenen Integration zwingt uns dazu, einer auf spontaner Solidarität und 
der kommunitaristischen sozialen Sicht basierenden Integration den Vorzug zu 
                                                      
17 vgl. PEREZ-DIAZ, Victor; La primacía de la sociedad civil. Madrid, 1993, S. 77. Dieser 

Autor führt das Konzept der „sozialen Tradition“ ein, welches als Vielzahl kultureller 
Institutionen mit festgelegten Regeln und Erwartungshaltungen sowie kulturellen 
Praktiken, Generatoren von Mythen, Überzeugungen und Ideologien charakterisiert 
werden kann. Die angesprochenen sozialen Traditionen, welche den Boden für die 
Erscheinung einer starken Zivilgesellschaft ebnen, tragen bei zu einem Einfluss beim 
institutionellen Design des Staates, zur Konfigurierung der öffentlichen Politik, zur 
Ausbildung der politischen Klasse und dem Militär sowie bei der Kreation von politischen 
Symbolen. 

18 Dies ist die Vorstellung, die in der Konzeption sozialer Rechte und der Staatsbürgerschaft 
von Marshall erscheint. MARSHALL, Thomas; Citizenship and Social Class. London, 
1992. 



 6 

geben. Der Kommunitarismus scheint also genau diese Mechanismen, die vital 
für den Zusammenhalt der Gesellschaft sind, auszublenden, ohne eine reelle 
Alternative anzubieten. 

Die Arbeit gliedert sich in zwei Teile: Im ersten Abschnitt werden die zentralen 
Thesen des Kommunitarismus und die Thematik der Sozialintegration vorgestellt. 
Dabei wird die kommunitaristische Zeitdiagnose untersucht sowie die wichtigsten 
Elemente der Sozialintegration aufgeführt. Daneben werden die Elemente dieser 
Programmatik, also die Rolle der Solidarität und der Gemeinschaft sowie die 
daraus resultierende Ablehnung des rechtlichen Modells des Sozialstaates, 
präsentiert. Dieser Teil basiert auf zwei Hypothesen: 

1. Der Kommunitarismus offenbart ein Modell der Staatsbürgerschaft, von 
dem sich ein klares soziales Integrationsprogramm ableiten lässt. Dieses 
unterscheidet sich von dem Modell des Sozialstaats in erheblichem Maße.  

2. Dieses Programm stützt sich auf zwei Elemente: die Solidarität als Kraft 
der Sozialintegration und die Gemeinschaft als Ort, an dem sich diese 
solidarische Integrationskraft bildet. Das Programm der Sozialintegration 
wird begleitet von einer Kritik am vom Staat bereitgestellten 
Integrationsmodell der Staatsbürgerschaft. 

Im zweiten Teil erfolgt dann die kritische Untersuchung der Programmatik sowie 
ihrer Möglichkeiten. In dieser Kritik werden die Solidarität, der gesellschaftliche 
Zusammenhalt, die Sozialintegration und die intersubjektive Anerkennung 
analysiert. Als mögliche Lösung für den Mangel an Solidarität werden die 
Bürgerrechte vorgestellt. Im nächsten Schritt erfolgt eine kurze Studie über den 
Integrationscharakter anhand der sozialstaatlichen Programmatik, ehe 
abschließend die integrativen Formen des rechtlichen Integrationsmodells des 
Sozialstaats aus Sicht der Institution der Staatsbürgerschaft abgewägt werden. 




