
�

���������	
���

�

����������	
�����
�����

���
����������
�������

�
��������
��
��
����������
��
�������

�������������������������������
�

�

�

��
��

��
�� �
����!�"#������



������������	
�����


�

��������

�

��������	

����
���������	���������

�

�	��	�����	
������������	�����������
������	��	���� ��

�	������
�����	��	���� ����!�	������"	�
��#���	 ��	���	��"�������
�����

$��	�����	��	�����	�%��

"���	��	������	��	�����	
����������
	�"�	�����������
�������&�''"���""��"��

����������

�

�	�
�
�(�� �	
���������������	�����
��
�!����

�	��"�"���������
�"�����)�������	�
��
��"����"	��"���*���
��!�����"�
�

$���"��� 
��"���+������������,��	�"�������"���(	�"�����������&����-

������	
������"���.���	�����(������"�"���/&�	��������	����������-

����	����
�����������	����0��������	�������
!��
1�	
���2��1��"����0�

�������������

�

��	
��
����������������������
�������������

�

��� �!"#!�$"�%�&"��

�

'����������������
�

�

�����������������
�����(�)*�+����

�#&"�,,,&�"�����---./��0����
.���

�



Inhalt

Einleitung 9

Erster Teil

1. Das verfremdete Objekt als Sonderform der Objektkunst 27
1.1 Die Objektkunst
1.2 Das verfremdete Objekt – eine Begriffsbestimmung
1.3 Formen der Verfremdung
1.4 Abgrenzungsversuche
1.5 Die unscharfe Grenze: Das verfremdete Objekt als Designgegenstand

2. Die Intentionen der Verfremdung 51
2.1 Zur Begriffsgenese
2.2 Die Verfremdung als literarisches Verfahren: Sklovskij und Brecht
2.3 Die historischen Voraussetzungen für die Verfremdung von Alltagsgegenständen

in der bildenden Kunst

3. Die Intentionen der Gegenstandsverfremdung in der Bildenden Kunst 62
3.1 Das verfremdete Objekt in vorsurrealistischer und surrealistischer Ausprägung

Man Ray, Meret Oppenheim
3.2 Das verfremdete Objekt in der Kunst nach 1960

Nouveau Réalisme, Fluxus, Josef Beuys
3.3 Das verfremdete Objekt nach 1980

Georg Herold, Kontext Kunst, Kollektive Projekte

4. Zusammenfassung erster Teil 96

Zweiter Teil

5. Das verfremdete Objekt als ästhetischer Gegenstand und Kunstwerk 101
5.1 Die Gegenstandswahrnehmung in natürlich-praktischer Einstellung
5.2 Das verfremdete Objekt als ästhetischer Gegenstand
5.3 Das verfremdete Objekt als Kunstwerk



6. Die begriffliche Unbestimmbarkeit als Konstitutionsgrund des Kunstwerks
– drei Theoriekonzepte 133

6.1 Immanuel Kant: Das Kunstwerk als Ausdruck der ästhetischen Idee
6.2 Theodor W. Adorno: Die Konzeption der Negativität
6.3 Jean F. Lyotard und Wolfgang Welsch: Ein Plädoyer für Pluralität

7. Zusammenfassung zweiter Teil 152

Dritter Teil

8. Das Konzept der musischen Erziehung als mögliche Grundlage zur Einführung 
des verfremdeten Objekts 159

8.1 Die musische Kunsterziehung
8.2 Die musische Werkerziehung
8.3 Die technisch orientierte Werkerziehung

9. Das Konzept Kunstunterricht: Die Vermittlung immanenter Aspekte der Kunst 178
9.1 Kurt Staguhns Didaktik der Kunsterziehung
9.2 Reinhard Pfennig: Kunstunterricht in Orientierung an der modernen Kunst
9.3 Gunter Otto: Die Rationalisierung bildnerischer Prozesse
9.4 Das Konzept Kunstunterricht und die Gegenstandsverfremdung

10. Visuelle Kommunikation und ästhetische Erziehung: Die Notwendigkeit einer 
gesellschaftlichen Veränderung und der Alltagsgegenstand als Objekt dieser 
Erkenntnis 194

10.1 Das Konzept der Visuellen Kommunikation
10.2 Das Konzept ästhetische Erziehung
10.3 Der kritisch emanzipatorische Unterricht und die Gegenstandsverfremdung

11. Die Kreativitätsforschung und der Aspekt der Umgestaltung 215
11.1 Kreativitätsforschung und Kunstpädagogik
11.2 Die Umgestaltung
11.3 Zum Verhältnis von Umgestaltung und Gegenstandsverfremdung
11.4 Kreativitätsförderung zwischen Umgestaltung und Gegenstandsverfremdung

12. Das verfremdete Objekt als Resultat eines kritisch-reflexiven und subjektiv-
bedürfnisorientierten Gegenstandsbezugs 233

12.1 Erste Unterrichtskonzepte zum verfremdeten Objekt
12.2 Ästhetische Praxis als kritisch-erkennender Gegenstandsbezug
12.3 Das erneute Interesse an der Kunst und ihrem emanzipatorischen Potential



12.4 Die Entdeckung des individuellen Alltagslebens
12.5 Die Gegenstandsverfremdung als realistische und subjektzentrierte ästhetische 

Praxisform

13. Die Hochkonjunktur der Objektkunst und des verfremdeten Objekts als 
Gegenstand von Unterricht Anfang der 80er Jahre 258

13.1 Die systematischen Analysen der Gattung Objektkunst
13.2 Die gattungsspezifische Relevanz der Objektkunst für eine ästhetische Praxis
13.3 Die praktischen Unterrichtskonzepte
13.4 Das verfremdete Objekt als pädagogisches Mittel zur Erweiterung der 

Bewusstseinsprozesse

14. Gegenstandsverfremdung und Produktgestaltung 268
14.1 Das Verhältnis von Kunst und Design als Thema der Kunstpädagogik
14.2 Die Gegenstandsverfremdung als Designmethode in der ästhetischen Praxis der 

80er Jahre
14.3 Die Orientierung am radikalen Eklektizismus
14.4 Die Gegenstandsverfremdung als pädagogisches Mittel der Designerziehung ist ein 

unterrichtlich verordneter Anästhetizismus

15. Kunstpädagogische Konzepte der 90er Jahre: Das verfremdete Objekt als 
Spiegel ästhetischer Rationalität 281

15.1 Der Begriff der ästhetischen Rationalität im didaktischen Diskurs
15.2 Das Interesse am spezifisch Ästhetischen der Gegenwartskunst
15.3 Gert Selle: Ästhetische Praxis als transrationales Handlungsfeld
15.4 Pierangelo Maset: Differenzdidaktik und ästhetische Operation
15.5 Das verfremdete Objekt als Möglichkeitsform in offenen ästhetischen Prozessen

16. Zusammenfassung dritter Teil 298

Ausblick und Schluss 311

Literaturverzeichnis 320
Abbildungsverzeichnis 358



„Ich warf ihnen den Flaschentrockner und das Urinoir ins

Gesicht als eine Herausforderung, und jetzt bewundern sie es 

als das ästhetisch Schöne.“ 

(Marcel Duchamp, zit. n. Richter, 1964, S. 211)

„Ich habe ihnen den Bierkasten und den Nachttopf als

Herausforderung ins Gesicht geschmissen, und jetzt

bewundern sie sie wegen ihrer ästhetischen Schönheit.“ 

(Marcel Duchamp, zit. n. Cohen/Taylor, 1977, S. 126)



9

Einleitung

Einordnung des Themas in den aktuellen Diskussionsstand

Die Auseinandersetzung mit dem Unbekannten im Bekannten, dem Fremden, der Fremdheit –
der des anderen wie der eigenen – hat in der Kunstpädagogik Konjunktur.1 Dies nicht erst, seit 
mit der Documenta 11 im Kontext der Globalisierung die Präsentation künstlerischer Positionen 
aus postkolonialen Staaten zur Hinterfragung eines als überheblich angesehenen
„okzidentalistischen Diskurses“ (Enwezor, 2002, S.13) der Moderne und ihrer Kunstpraktiken
herausfordern sollte. Gleichwohl wurden auch mit diesen als anti-hegemonial und kritisch
verstandenen Konzeptionen die immer wiederkehrenden Fragen bezüglich des Verhältnisses von 
Wahrnehmung und Gewohnheit, bzw. Irritation verbunden.2

Die in dieser Hinsicht entworfenen aktuellen didaktischen Ansätze der Kunstpädagogik
kreisen um eine subjektorientierte und lebensgeschichtlich begründete Erziehung. Sie
favorisieren eine ästhetische Praxis als offenes Erfahrungsfeld für experimentelles und
selbstexploratives Handeln. Deutlicher Bezugspunkt ist dabei die Kunst. Durch den Vollzug
kunstnaher Prozesse und die daraus resultierenden bildlich-sinnhaften Materialisationen soll die 
selbstbezügliche Konfrontation des Lernenden mit dem Fremden als dem begrifflich nicht Fass-
baren, dem Nichtidentischen, ermöglicht werden. Diesen Anspruch formuliert Joachim Kettel
so:

„Die (…) Kunstpädagogik der Selbstfremdheit bekennt sich eindeutig zur Kunst, wobei
nicht die Reproduktion des immer schon Bekannten, Identischen die Arbeit an und mit der 
Kunst ausmacht. Erst durch die intensive ästhetisch-künstlerische Selbstaussetzung, die
mit Prozessen der Offenheit, Unabgeschlossenheit und Unsicherheit arbeitet, wird das
Subjekt in weitgehend selbstorganisierten, selbstgesteuerten, experimentellen und hand-
lungsorientierten Prozessen mit dem Fremden, Anderen der Kunst, mit dem
Nichtidentischen konfrontiert.“ (Kettel, 2001, S. 15 f. Herv. v. Kettel)

Eine solche Sichtweise der Kunst als Potential des Fremden gleicht der Auffassung Adornos,
der prägnant formulierte: „Fremdheit zur Welt ist ein Moment der Kunst; wer anders als Frem-
des sie wahrnimmt, nimmt sie überhaupt nicht wahr.“ (Adorno, 2000, S. 274) Adornos
Aussage im Rahmen seiner Theorie der modernen Kunst ist trotz aller nachmodernen
Bestrebungen aktuell geblieben. Er bezieht sie auf die Avantgarden der Moderne, deren

1 Vgl. hierzu: Lehmann, 1992; Maset, 1993a, 2001b; Kettel, 2001
In der allgemeinen Pädagogik beschäftigte sich Horst Rumpf in den 80er Jahren wiederholt mit dem Aspekt 
der Fremdheit als Bedingung von Erfahrung und Lernen. Vgl. hierzu: Rumpf, 1985, 1986, 1987

2 Vgl. hierzu: Kunst und Unterricht, Heft 263/ 2002
Darin besonders: Wetzel, S. 12–15. Sie versteht u.a. das Fremde als Möglichkeit für „Suchbewegungen nach 
dem Eigenen.“ (Ebd. S. 12)



10

Hervorbringungen aufgrund ihrer begrifflichen Unbestimmbarkeit er als Kriterium des Fremden
auffasste. Das Nichtidentische, Unbestimmbare hat bereits Kant in seiner Theorie des Schönen 
mit seinen Überlegungen zur „ästhetischen Idee“ als Kennzeichen der Kunst ausgebreitet. Es
wurde von Adorno und Lyotard als das Erhabene aktualisiert und stellt auch in ihren Theorien
die Konstitutionsbedingung für das ästhetische Objekt bzw. Kunstwerk dar. 

Eine frühe Form der Auseinandersetzung mit der Dichotomie von Fremdheit und Gewohnheit 
zeigt sich in der modernen Kunst in dem veränderten Blick auf die Dinge des Alltags. Die
„Erfindung“ dessen, was man heute unter dem Begriff Objektkunst subsumiert durch Duchamp 
und Picasso, waren erste Versuche, einer zunehmenden Routine des Blicks gegenüber der
alltäglichen Dingwelt, begünstigt durch die einsetzende Massenproduktion, entgegenzuwirken. 

Das verfremdete Objekt, strenggenommen mit Man Rays protosurrealistischen Objekten
eingeführt, hatte ganz zentral die Bewusstmachung und Erweiterung des
Wahrnehmungsprozesses um eine individuelle imaginative Sinnkonstitution jenseits praktischer 
Interessen zum Ziel. Es war von daher eine Werkform, die schon früh neben der
Sinneswahrnehmung auch die „Sinnwahrnehmung“, wie sie Welsch für ein ästhetisches Denken 
charakterisiert hat, einforderte. (Vgl. Welsch, 1993, S. 41 ff.) Dies deshalb, weil es als
spezifische Form einer inkompossiblen Dingkombination das Kriterium der Unbestimmbarkeit als 
Bedingung für seine Konstitution als Kunstwerk offen vorführt. Das verfremdete Objekt in der 
Nachfolge der protosurrealistischen Objekte Man Rays ist mit größeren
Beliebtheitsschwankungen bis heute als Kunstform relevant geblieben, hat jedoch in
Überschneidung mit dem Designbereich – in den meisten Fällen jedoch nur als Simulation –
wieder auf die Wahrnehmung und ihre Gewöhnung zurückgewirkt.

Die Gegenstandsverfremdung als eines der Verfahren der Kunst, über die Auseinandersetzung
mit den Dingen des Alltags beim Betrachter Irritationen auszulösen und Fragestellungen zu
eröffnen, ist auch zu einem selbstverständlichen Verfahren der Kunstpädagogik geworden. Im
Laufe seiner Entwicklung als ein solches wurde dabei der Blick auf Alltagsgegenstände und
Alltagssituationen vielfältig thematisiert. Aufgrund seiner langen Tradition auch in der Kunst-
pädagogik ist das verfremdete Objekt jedoch im didaktischen Diskurs längst nicht mehr
thematisch. Dies deshalb, weil es mittlerweile nicht mehr als Unterrichtsgegenstand
„verordnet“ wird, sondern als individuelle Setzung der Schülerinnen und Schüler die Konfronta-
tion mit dem Fremden ermöglichen soll, deren Ziel die Exploration des eigenen Unbekannten ist.3

3 Vgl. hierzu: Blohm u.a., 2003
Ganz auf die Gegenstandsverfremdung hin auslegbar formuliert Blohm: „Durch das selbstständige
Verknüpfen von Verbindungen zwischen gänzlich unterschiedlichen bekannten Dingen, die miteinander völlig
neue Sinnkonstitutionen eingehen, erfinden und entdecken die Schülerinnen und Schüler auch etwas
Unbekanntes in und mit sich selbst.“ (Ebd. S. 8)
Das Thema der Fremdheit wird gern mit ausgewählten Beispielen von aktuellen Kunstwerken, die auf der
Verwendung oder Kopie von Alltagsgegenständen basieren, illustriert. Bevorzugt werden zur Zeit Arbeiten
von Fischli/Weiß, und Andreas Solominsky. (Vgl. Kunst und Unterricht, Heft 270/ 2003; Grütjen, 2003 )



11

In dieser Ausrichtung auf eine Stimulierung des eigenen Selbstbezugs durch rezeptives wie
produktives Handeln, wie es bereits in der ästhetischen Erziehung der 80er Jahre, jedoch mit
weniger deutlichem Kunstbezug gefordert wurde, kann der verfremdete Gegenstand sein
Wirkpotential entfalten.

So wie das Fremde, Unbekannte erneut in den Blick geraten ist, so auch der Begriff der
Operation. (Vgl. Maset, 2001a). Einer ästhetischen Operation eigen ist eine gewisse Offenheit
in den Zielsetzungen und Verfahrensweisen. Darin korreliert sie mit der selbstbezüglichen
Auseinandersetzung mit dem Fremden. Für Maset birgt der Begriff der Operation beispielsweise 
„die Möglichkeit des Anderen und die Entfaltung von Differenz“ (Maset, 2001, S. 16). In
solcher Weise hatte bereits Umberto Eco die pädagogische Funktion moderner Poetiken
beschrieben. Was er ihnen bezüglich feststellt trifft ebenfalls auf die Formen der bildenden
Kunst der Moderne, wie etwa die Objektkunst zu. Bezogen auf die Auseinandersetzung mit
Kunst äußert er: 

„(…) das praktische Handeln, das von diesem durch die Kunst hervorgerufenen Akt der
Bewusstwerdung ausgeht, wird, nachdem die Kunst eine neue Art, die Dinge zu erfassen 
und zueinander in Beziehung zu setzen, angeregt hat, von der gleichsam in der Art eines
bedingten Reflexes erworbenen Vorstellung geleitet sein, daß ein System ordnen nicht
heißen muß, ihm eine eindeutige Ordnung zu überlagern, die dann eng an eine geschicht-
lich bestimmte Konzeption gebunden ist, sondern darin bestehen kann, daß man operative 
Modelle mit mehreren komplementären Möglichkeiten, wie die Wissenschaft sie schon
ausarbeiten konnte, aufstellt; Modelle, die allein fähig zu sein scheinen, ein Erfassen der
Realität, wie unsere Kultur sie hervorbringt, zu ermöglichen.“ (Eco, 1973, S. 281)

Der eindeutigen Ordnung der faktisch gegebenen Welt wird die Möglichkeit alternativer
Ordnungsstiftungen entgegengesetzt, die keinem einheitlich strukturierten Weltganzen mehr
eingegliedert werden können. Voraussetzung um sich kontrafaktisch verhalten zu können, ist
dabei die Lösung aus den gängigen Realitätsschablonen. Das verfremdete Objekt verweist auf
einen eigenen Modus der Wahrnehmung und damit der Sinnkonstitution. Es ist Ergebnis wie
Ausgangspunkt einer veränderten Haltung zur Realität und ermöglicht so jene „komplementären
Möglichkeiten“ der Auseinandersetzung, wie Eco schreibt. Sie aufzuzeigen in ihrer kunstge-
schichtlichen, kunsttheoretischen wie kunstpädagogischen Entwicklung und Verflechtung hat
sich die Arbeit zum Ziel gesetzt. Damit beschreibt sie die Begründungszusammenhänge, die dem 
verfremdeten Objekt als Sonderform der Objektkunst, welche immerhin in den 90er Jahren als
„pädagogisches Schlüsselprinzip“ (Maiwald, 1992, S. 15) deklariert wurde, zu einem gewissen 
Ansehen verhalf.



12

Bemerkungen zur Bearbeitung des Themas

Das verfremdete Objekt, verstanden als Modell einer alternativen Ordnungsstiftung bedarf, um 
seine Vereinnahmung in kunstpädagogischen Prozessen beleuchten zu können, einer
sorgfältigen Befragung in phänomenaler wie kausaler Hinsicht. So werden in einem ersten Teil 
zunächst die faktischen Gegebenheiten, die formalen Kriterien und Eigenschaften der
Objektkunst und des verfremdeten Objekts als einer ihrer Sonderformen, wie sie in der
kunstgeschichtlichen Literatur benannt und präsentiert werden, aufgezeigt. Daran schließt sich 
die Beantwortung der Frage nach den historischen Gründen für die Entwicklung des
verfremdeten Objekts an. Da die damit zusammenhängende anfängliche Theoriebildung aus dem 
Bereich der Literatur und des Theaters stammt, wird in einem weiteren Schritt das Augenmerk 
auf die individuellen Intentionen der bildenden Künstler zu richten sein, die der Produktion
verfremdeter Objekte deutlich verpflichtet waren und sind. Die Durchsicht nach intentionalen
Hinweisen zielt in gleichem Maße auf Stellungnahmen von Künstlern wie von Kritikern und
Werkexegeten. Aus einem historischen Längsschnitt, der mit den ersten verfremdeten Objekten 
Anfang der 20er Jahre des letzten Jahrhunderts beginnt und in den 90ern endet, kann induktiv 
eine generalisierende „Basisintention“ in unterschiedlicher historischer Einfärbung und
Fokusierung ausgemacht werden. Der Gefahr des Reduktionismus, der eine gewisse Bandbreite 
von Intentionen und Wirkungsabsichten ausblendet, um so die aufgrund des
Erkenntnisinteresses für relevant erscheinenden Intentionen herausfiltern zu können, wurde auf 
der einen Seite versucht durch eine Vielzahl von Statements zu entgehen, liegt aber bis zu
einem gewissen Grad letztlich auch im Anspruch auf Erkenntnis begründet.

Das Interesse der Künstler an einer verfremdenden Dingwahrnehmung und Handlungsorien-
tierung steht quer zur traditionellen künstlerischen Orientierung, der Formulierung ästhetischer 
Qualitäten als basale Wirkkonstituenten für ästhetische Werturteile, entsprechend der
Kategorie der Schönheit. Auf die im ersten Teil vollzogene grundsätzliche Klärung phänomenaler 
und kausaler Fragen folgt daher im zweiten Teil eine Strukturanalyse des verfremdeten Objekts 
und seiner Konzeption als Realisat eines alternativen (ästhetischen) Wahrnehmungsmodus, der 
die Funktionsindifferenz von bekannten Alltagsgegenständen (bezogen auf ihren ursprünglichen 
praktischen Gebrauch) aufgrund darauf zielender spezifischer Veränderungen als qualitatives
Moment und ästhetische Kategorie zur Grundlage nimmt.

Dabei wird zunächst auf die phänomenologische Deskriptionen der alltäglichen Gegens-
tandswahrnehmung (Husserl) wie der Wahrnehmung spezifischer Gestaltqualitäten als
ästhetisches Erlebnis (Ingarden) zurückgegriffen, die als Basismodelle den Boden bereiten, um
den Wechsel des Wahrnehmungsmodus transparent machen zu können. Die Frage nach den mit 
der Konstitution eines verfremdeten Objekts korrelierenden Bewusstseinsakten bzw. ästheti-
schen Erfahrungen findet in einem weiteren Schritt Beantwortung. Dabei werden die
unterschiedlichen Rationalitätstypen in der Erfahrung des Ästhetischen, wie sie exemplarisch



Erster Teil





27

1. Das verfremdete Objekt als Sonderform der Objektkunst
1.1 Die Objektkunst

Seit Beginn des 20. Jahrhunderts haben sich die Gattungen und Disziplinen der Kunst
zunehmend spezialisiert, genauso aber auch ihre Grenzen gegeneinander und gegen andere
künstlerische und außerkünstlerische Bereiche verschoben und geöffnet. Die Entgrenzung der
Kunst äußert sich in einer Doppelbewegung, die die Tendenz zur Expansion wie zur Reduktion
umfasst. (Vgl. Hoffmann, 1972, S. 8 f. ) Die Expansion zeigt sich besonders in der Verwendung 
neuer Materialien, aber auch, und dies steht damit in nicht unwesentlichem Zusammenhang, in 
der Überschreitung der Grenze zur realen Wirklichkeit. Der Alltag als vormals nichtkünstleri-
scher Bereich wird in die Kunst hereingeholt. Den so entstandenen Kunstwerken eigen ist ein
gesteigerter Wirklichkeitscharakter. Besonders eindringlich erfolgte diese Grenzverschleifung
im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts durch die unmittelbare Verwendung von
Alltagsgegenständen zur Realisierung künstlerischer Intentionen. Dabei wurde der Gegenstand
seiner ursprünglichen Bestimmung enthoben, überarbeitet oder in neue Kombinationen
eingebracht und so in den Kunstkontext gestellt. Dieser veränderte, künstlerische Zugriff auf
die Gegenstände des Alltags führte zu Ergebnissen, die in kunstwissenschaftlicher Terminologie 
als Objekte bezeichnet werden. 

In der kunstwissenschaftlichen Literatur ist jedoch die Willkür in der Verwendung des
Begriffs Objekt groß. (Vgl. Pickel, 1995, S. 11 f.) Der Objektbegriff im Kunstkontext wird be-
reits im Surrealismus für Kunstwerke benutzt, die auf dem Einsatz von realen
Alltagsgegenständen beruhen, wodurch die Bezeichnung surrealistisches Objekt von vornherein 
eine gewisse Eigenständigkeit erfahren hat.15 Im Sinne einer künstlerische Kategorie taucht der 
Begriff Objekt erstmals 1954 auf, als das Institute of Contemporary Art in London eine
Ausstellung unter dem Titel Collages and Objects zeigte. Damit war der Begriff Objekt zur
Bezeichnung einer neuen Kunstwerkform eingeführt. Während in der deutschsprachigen Fachli-
teratur Udo Kultermann 1968 noch vorsichtig den Begriff „Objektgestaltungen“ verwendet
(Kultermann, 1968, S. 92), bezeichnet Willy Rotzler dann im Katalog zu der 1970 in Nürnberg
von Harald Szeemann konzipierten und gezeigten Ausstellung Das Ding als Objekt die Objekt-
kunst als eine neue, selbständige Kunstgattung: „Zwischen Malerei und Plastik siedelt sich eine 
»Objektkunst« an mit vielen Übergangsstufen zur einen wie zur anderen Gattung hin.“ (Rotzler,
1970, o.p., S. 8)

15 Die erste Klassifizierung surrealistischer Objekte versuchte Dali 1931 in der surrealistischen Zeitschrift Le
Surréalisme au service de la Revolution Nr. 3. Er stellte eine Aufzählung surrealistischer Objekte zusammen, 
deren Bezeichnungen sich jedoch nicht durchgesetzt haben. Seine in dem Artikel abgebildete Arbeit aus dem 
Jahr 1931 trägt den Titel Objet scatalogique à fonctionnement symbolique (obszönes Objekt mit symboli-
scher Funktion). (Vgl. Dali, 1974, S. 159 ff.) Rückblickend spricht er „vom »surrealistischen Objekt« – dem 
irrationalen Objekt“ als „mein Schlagwort“ (Vgl. Dali, 1984, S. 384).



28

Der Begriff Objekt wird in der Konzeption der Nürnberger Ausstellung auf Gegenstände
bezogen, die nicht in Bildern gespiegelt werden, sondern real existieren und damit nicht nur an-
schaulich sondern auch materiell greifbar sind. Für den Objektbegriff ist damit die materielle
Dimension entscheidend, die ja auch im ursprünglichen Wortsinn von Objekt als ein dem Subjekt 
Entgegengeworfenes enthalten ist. (Vgl. Einleitung) Diese materielle Komponente betont Rotzler 
1975 noch mit dem Begriff „Realobjekt“ (Rotzler, 1975, S. 15). Das Realobjekt ist der
„vorfabrizierte, außerhalb der Kunst entstandene, zum Kunstwerk erklärte, oder ins Kunstwerk 
eingebaute Gegenstand“ (Ebd.). Picassos Arbeit Absinthglas [Abb. 1] aus dem Jahr 1914 mar-
kiert für Rotzler den Beginn der Objektkunst, denn hier wird ein seriell gefertigter Gegenstand, 
ein Löffel unverändert in ein aus den traditionellen Werkstoffen Ton bzw. Bronze hergestelltes
Ensemble von Gegenstandsnachbildungen eingefügt. Dies erfolgt so, dass die „Bewahrung des 
Eigenwertes in einem umgebenden Zusammenhang“ (Ebd. S. 20) gegeben ist.16

Die entscheidenden Kriterien der Objektkunst sind also das Einbringen eines oder mehrerer
bereits real existierender Gegenstände in einen Werkzusammenhang und die Bewahrung ihres
Eigenwertes, gerade auch dann, wenn der Gegenstand nur Teil eines plastischen Ganzen ist.
Als Eigenwert ist die ursprüngliche materiale, vor allem aber formale Beschaffenheit des
Gegenstandes zu verstehen, die bei der Betrachtung des Kunstwerks präsent bleibt. Durch
diese offensichtliche Überschneidung von realem Objekt und Kunstobjekt, diese Konfrontation
verschiedener Realitätsebenen, erhalten die Werke der Objektkunst ihre Spannung.

Karin Pickel weist nach, dass genau dieses Kriterium der Eigenwertigkeit die Objektkunst
als eigenständige Kunstgattung von der modernen Skulptur des frühen 20. Jahrhunderts unter-
scheidet, obwohl gerade auch im Futurismus und Konstruktivismus die Verwendung neuer
Materialien proklamiert wird. (Vgl. Pickel, 1995, S. 47 ff.) Fällt also die Eigenwertigkeit der
eingebrachten Alltagsgegenstände weg zugunsten eines übergeordneten Formzusammenhangs, 
so benutzt der Künstler in diesem Fall „lediglich »zeitgenössisches« Material, um seine Skulptur 
zu formen“ (Ebd. S. 83), ganz wie es die Protagonisten der neuen Skulptur gefordert hatten.17

In Abgrenzung zu den modernen Skulpturen definiert Karin Pickel ein Objekt in der bildenden
Kunst folgendermaßen:

16 Das Absinthglas ist in gewisser Weise die Weiterführung der kubistischen Collage in den Bereich der Plastik, 
stellt aber in einem entscheidenden Punkt doch einen Bruch dar. Die parallel zu den Collagen entstandenen
Skulpturen bestehen aus verschiedenen, miteinander kombinierten Materialien wie Blech, Draht, Faden, Kar-
ton Holz usw. So fertigte Picasso etwa aus dem Blech einer Dose und Draht die kubistische Plastik einer
Gitarre (La guitare, 1912). Ganz im Sinne der Collage wurde hier eine aufgeschnittene Blechdose verwendet, 
die in ihrem Eigenwert hinter der Gesamtgestalt zurücktritt. Aufgrund der zylindrischen Form wurde die
Blechdose zur Imitation des Schallochs eingesetzt. Im Absinthglas dagegen wird, wie erwähnt, der Alltags-
gegenstand unversehrt in ein modelliertes Formganzes eingefügt.

17 Andreas Franzke beschreibt dagegen die futuristischen Plastiken Giacomo Ballas nicht als abstrakte
Plastiken, sondern als die ersten „gegenstandslosen Objekte in Italien“ (Franzke, 2000, S. 55).



29

„Ein Objekt ist ein dreidimensionales, reales alltägliches Ding, das nicht vom Künstler
selbst gefertigt, sondern vorgefunden wurde. Dieser Gegenstand kann auch fragmentiert 
bzw. das Objekt kann aus Ding-Teilen beliebig kombiniert sein. Wichtig ist, daß es sich
um kunstfremdes Material handelt, das allerdings im Kunstkontext seinen Eigenwert
beibehalten muß. Aufgrund seiner Präfabrikation und beliebiger Kombinations-
möglichkeiten ist ein Objekt ein Unikat.“ (Pickel, 1995, S. 23)

Pickels Bemühungen, die Objektkunst als eigene Gattung zu etablieren und ihr Abgrenzungsver-
such zu erweiterten Tendenzen der modernen Skulptur lässt sich als Antwort auf Rotzlers
Aussage verstehen, die er 14 Jahre nach Erscheinen seines Standardwerkes zur Objektkunst
noch äußerte, wonach sein „mit einigem Zögern“ eingeführter Begriff der Objektkunst zu einer
„schillernden Sachbezeichnung“ (Rotzler, 1986, S. 36) geworden war.

1.2 Das verfremdete Objekt – eine Begriffsbestimmung

Die Verwendung von realen Gegenständen in der Kunst bedeutet nicht, dass der Einsatz in
jedem Fall in einer verfremdenden Absicht geschah. Dessen ungeachtet erfolgte aber eine not-
wendige Differenzierung der Objektkunst und die Klassifizierung bestimmter Objekte bzw.
Gegenstände als verfremdet bis in jüngste Zeit nicht, so dass der Begriff der Verfremdung in
der kunstwissenschaftlichen Literatur als „methodisch exakter Begriff“ (Batz, 1997 S. 44)
lange nicht existierte.18 Eine übergreifende Definition leistet das Lexikon der Kunst, das die
Verfremdung beschreibt als eine „seit den 1920er Jahren in Literatur und Theater, Film,
Photomontage und bild. Kunst genutzte, mit Widersprüchen, Kontrastsetzungen, Irritierung u.ä. 
operierende, desillusionierende, neuartige und in der bild. Kunst visuell-rhetorische Methode und 
Technik (…).“ (Lexikon der Kunst, 1994) 

Mit eindeutigem Bezug auf die bildende Kunst wird die Methode der Verfremdung in stark
divergierenden Aussagen charakterisiert. Unter wirkungsästhetischen Gesichtspunkten
beurteilt beispielsweise Peter Bürger die Verfremdung doch sehr willkürlich als ein Verfahren,
das auf Kunstwerke aller Gattungen des 20. Jahrhunderts angewendet werden kann,
vorausgesetzt sie erfüllen die Bedingung, dass bei ihnen „der Schock des Rezipienten zum
obersten Prinzip künstlerischer Intention wird. Indem damit die Verfremdung tatsächlich zum
beherrschenden künstlerischen Verfahren wird, kann sie auch als allgemeine Kategorie erkannt 
werden.“ (Bürger, 1974, S. 24) Eine solche pauschalisierende Gleichsetzung der Verfremdung
mit einer Schockwirkung beim Rezipienten ist so unspezifisch, dass sie als Basis für eine

18 So ist selbst in den neuesten Auflagen sowohl im Brockhaus Kunst, wie auch in DuMonts Kunstlexikon des 
20. Jahrhunderts weder der Begriff „Verfremdung“ noch „verfremdetes Objekt“ oder „verfremdeter
Gegenstand“ verzeichnet. (Vgl. Thomas, 2000, Der Brockhaus Kunst, 2001)



30

Konkretisierung des Verfremdungsbegriffs nicht taugt. Ebenfalls wirkungsästhetisch intendiert 
ist die Definition im Lexikon der Ästhetik. Hier wird die Verfremdung verstanden als
„künstlerisches Verfahren, Vertrautes und Bekanntes fremd, unbegreiflich, wunderbar oder
unheimlich erscheinen zu lassen.“ (Henckmann/Lotter, 1992, S. 249)

Es gibt jedoch auch Ansätze, die den Begriff Verfremdung nur auf die Objektkunst beziehen.
Dabei findet er Verwendung bei unterschiedlichsten Werken, wird aber immer auf die techni-
schen Verfahren des Gegenstandseinsatzes im oder als Werk bezogen. Versucht man einen
systematischen Ansatz zu finden, nach der die Gegenstände als verfremdet klassifiziert
werden, so ist ein solcher in einem Großteil der Literatur nicht feststellbar.

Die ersten Systematisierungsversuche zur Objektkunst finden erst Ende der 60er Jahre
statt. Kultermann versieht 1968 ein Kapitel seines Buches mit dem Titel: „Die Magie der
Dinge“ (Vgl. Kultermann, 1968, S. 92 ff.) In diesem unsystematischen Überblick über die
damals aktuellen Werke der Objektkunst versucht er bereits das Phänomen der
Gegenstandsverfremdung zu fassen, auch wenn, wie zu zeigen sein wird, das von ihm gewählte 
Beispiel gerade kein verfremdeter Gegenstand ist. Er schreibt: 

„Bei neuen Objektgestaltungen kommt es im wesentlichen auf Vorgefundenes,
Vorfixiertes, Vorfabriziertes an. (…) Die Objekte des täglichen Gebrauchs haben ihre Ge-
schichte und haben auch dann noch eine spezifische Wirkungsform, wenn sie ihre
ursprüngliche Funktion verloren haben. Sie sind Relikte des menschlichen Lebens und
behalten diesen Charakter auch dann, wenn sie in ihrem Wesen fremde, neue Zusammen-
hänge eingeordnet werden. Picassos „Stierkopf“ von 1942 ist ein frühes typisches
Beispiel für diese Art der Verfremdung banaler Alltagsgegenstände (…).“ (Ebd.) 

Rotzlers 1969 in der Zeitschrift DU veröffentlichter Beitrag ist die erste deutschsprachige
Chronologie zur Objektkunst. Hier ist mehrfach der Begriff der Verfremdung gebraucht, aber in 
sehr unspezifischer Weise. So beurteilt er Picassos Kunstgriff beim Absinthglas als „verfrem-
dendes Vorgehen“ (Rotzler, 1969, S. 640) und die surrealistischen Objekte bezeichnet er als
„eine »verfremdende« Kombination mit anderen Objekten und Materialien“ (Ebd. S. 645). Auch 
Rotzler geht auf Picassos Stierkopf [Abb. 2] ein. Für ihn ist es primär das Faktum, dass Picasso 
die kombinierten Alltagsgegenstände in Bronze gießen ließ, das als Verfremdung zu verstehen
ist: „Dadurch (durch den Abguss W.G.) wird nicht nur das ursprüngliche, gefundene Objekt in
seinem Zwecksinn, sondern auch in einem zweiten Arbeitsprozess, in seinem Materialcharakter 
verfremdet.“ (Ebd. S. 656) Ähnlich wie Kultermann erwähnt auch Rotzler hier die Negation der 
ursprünglichen Funktion des Gegenstandes als ein Kriterium der Verfremdung. In seinem Artikel 
im Katalog zur Ausstellung Das Ding als Objekt fasst er aber ebenfalls Duchamps Verfahren,
Dinge zu Kunstwerken zu erklären, als Verfremdung auf (Vgl. Rotzler, 1972, o.p. S. 8). Rotzler 



Zweiter Teil





101

5. Das verfremdete Objekt als ästhetischer Gegenstand und Kunstwerk

Die Verfremdung eines Alltagsgegenstands als Ausdruck einer differenziellen
Zweckorientierung zu dessen gewohntem praktischen Gebrauchswert101 ist in den aufgezeigten
Fällen Grundlage für den Sprung hin zu einem in praktischer Hinsicht indifferenten aber
bedeutungsvollen und damit auf spezifische Wahrnehmungsleistungen angelegten ästhetischen 
Objekt. Der Begriff des Ästhetischen ist hier enger zu fassen als in dem weiten Sinne seiner
griechischen Bedeutungsgeschichte, nach der aisthesis die sinnliche Wahrnehmung allgemein,
d.h. alles was die Sinne beschäftigt und in uns Empfindungen und Gefühle entstehen lässt, die
prägend auf unser Bewusstsein sich auswirken, bezeichnet. Ihn zu spezifizieren ist notwendig, 
damit er sich in Korrelation zum verfremdeten Objekt behaupten lässt. 

Bereits in seinem 1936 verfassten Aufsatz Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert 
als soziale Fakten konzipierte Jan Mukarovsky als ein Hauptvertreter einer strukturalistischen 
Ästhetik eine Theorie, in der eben die ästhetischen Objekte aufgrund ihrer Struktur Träger einer 
ästhetischen Funktion sind. (Vgl. Mukarovsky, 1978, S. 7 - 113) Zur Klärung des zentralen
Begriffs der ästhetischen Funktion und der durch sie hervorgebrachten ästhetischen Wirkung
der Dinge, stellt Mukarovsky eine grundlegende Untersuchung der Einstellungen der Menschen 
zur Wirklichkeit an. Für ihn ist der Mensch in der Lage unterschiedliche Einstellungen zur Wirk-
lichkeit einzunehmen. Er unterscheidet als vier Grundeinstellungen die theoretische, die prakti-
sche, die magisch religiöse und die ästhetische Grundeinstellung.102

Während in theoretischer Einstellung versucht wird ein rationales Bild der Welt und ihrer
Dinge zu gewinnen, indem die Wirklichkeit begrifflich auf allgemeine Zusammenhänge hin sys-
tematisiert wird, ist die praktische Einstellung gekennzeichnet durch die direkte Einwirkung auf 

101 Hier muss gesagt werden, dass auch Alltagsgegenstände, trotz Zweckfixierung Nutzungsspielräume lassen
und dies sowohl in praktisch funktionaler wie symbolischer Hinsicht. Zunächst kann ein Feuerzeug genauso
als Flaschenöffner dienen wie ein Zollstock. Zum Kratzen des Rückens ist letzterer besser geeignet als
Feuerzeug und Flasche. In die dafür vorgesehene Tasche der Arbeitshose gesteckt weist er auf die
Fertigkeiten des Trägers hin. 
Vgl. hierzu auch Boesch, 1983. Er untersucht unter handlungstheoretischen Gesichtspunkten die
Gegenstände in Hinblick auf ihre kommunizierbaren Bedeutungen. Diese verfügen über objektiv-formale und
subjektiv-funktionale Bedeutungen, die zu einem „Bedeutungsnetz“ verbunden sind, aus dem die Wahrneh-
mungen der Subjekte schöpfen. In diesem Zusammenhang aufschlussreich sind die Schilderungen zu den
unterschiedlichen Bedeutungen des Besens, die als kulturelle Konnotationen meist rituelle Handlungsformen
begründeten. (Vgl. ebd. S. 40–55)

102 Diese Grundeinstellungen sind nicht als statisch fest und in reiner Form existierend zu denken. Sie sind
historischen Veränderungen unterworfen, die durch unterschiedlich intensive Abgrenzungs- und Verschmel-
zungsprozesse Einstellungsvariationen bedingen. Kvetoslav Chvatik weist darauf hin, dass vor allem
aufgrund der gesellschaftlich-historischen Differenzierungsprozesse, die mit der Wende zum 19. Jahrhundert 
voll zur Entfaltung kamen, auch weitere Einstellungen denkbar sind, wie die erotische, spielerische,
ökonomische u.a. (Vgl. Chvatik, 1987, S. 38)



102

die Wirklichkeit zum Zwecke der Lebenserhaltung. Die Gegenstände sind in praktischer Einstel-
lung Träger bestimmter Merkmale, die zur Erreichung eines bestimmten Ziels notwendig sind.
So verweist der Gebrauchsgegenstand in praktischer Einstellung als Zeichen auf seine
Funktion, über die gesellschaftlicher Konsens besteht, also auf sich selbst und seine praktische 
Wirkung. Außer der Nützlichkeit der Gegenstände sind andere potentielle Eigenschaften in
dieser Einstellung nicht weiter relevant.

Die magisch religiöse Einstellung ist auf außerhalb der erkennbaren Welt liegende Kräfte
gerichtet, die in Zeichen und Chiffren repräsentiert werden. Auch die ästhetische Einstellung ist 
auf ein zeichenhaftes Verständnis angelegt. Doch bezieht sich dieses Verständnis auf das Ver-
hältnis des Menschen zu sich und seiner Welt. Die ästhetische Einstellung unterscheidet sich
dabei von der praktischen fundamental. In der ästhetischen Einstellung wird der Gegenstand
statt zu dem Träger einer praktischen Funktion zu dem Träger einer ästhetischen Funktion. Da-
mit werden alle anderen Funktionen für die Zeitdauer der ästhetischen Einstellung
bedeutungslos. Einzig relevant ist die Funktion des Gegenstandes, als ästhetisches Zeichen zu
fungieren, d.h. über seine Zweckhaftigkeit hinaus rezipiert und mit spezifischen Bedeutungen
belegt zu werden. Dies meint Mukarovsky, wenn er schreibt: „(…) die ästhetische Funktion
verwandelt alles, was sie berührt in ein Zeichen.“ ( Mukarovsky, 1971, S. 70) Die Zeichen-
struktur des ästhetischen Objekts wird so zur basalen Notwendigkeit seines potentiellen Sinns, 
der erst konstituiert werden muss. Diese Bedeutungszuschreibungen sind Akte des
Betrachters, wodurch dieser erst den Gegenstand als ästhetisches Objekt aktiv realisiert.103

Ebenfalls einer strukturalen Ästhetik in semiotischer Perspektive verhaftet, und damit die
Überlegungen Mukarovskys weiterdenkend, versteht Kvetoslav Chvatik die ästhetische Ein-
stellung als „das verfremdende Sehen der Dinge“ (Chvatik, 1987, S. 50). Die Abhängigkeit der 
ästhetischen Funktion vom verfremdenden Sehen charakterisiert er noch prägnanter, wenn er
von der „ästhetischen Verfremdung“ spricht.104 Dazu stellt er fest:

„Die ästhetische Verfremdung, die sich in der ästhetischen Einstellung durch die
Herauslösung der Dinge und des Materials aus ihren praktischen Funktionszusammenhän-
gen realisiert, verwandelt die Dinge in Zeichen und stellt sie in einen neuen
Bedeutungskontext, d.h. in eine intentional integrierte Struktur von Zeichen und den von 
ihnen getragenen Bedeutungen. In der Dynamik der Zeichenstruktur entsteht eine neue
künstlerische Bedeutung des Werkes, eine durch die Gestaltaktivität und durch die Aktivi-
tät des Schöpfers und des Rezipienten hervorgebrachte Bedeutung.“ (Ebd. S. 49,
Hervorh. v. Chvatik) 

103 Zur allgemeinen Theorie des ästhetischen Zeichens: Vgl. auch Holz, 1996, S. 234 ff.
104 Bubner spricht in diesem Zusammenhang von der Kunst, als einem Objekt mit ästhetischer Funktion, die ein

„kalkuliertes Befremden“ bietet. (Bubner, 1989, S. 45)



103

Die ästhetische Verfremdung lässt sich sowohl in produktiver wie in rezeptiver Hinsicht als eine 
in ästhetischer Einstellung vorgenommene Handlung verstehen, aus der auf der Basis eines ima-
ginativen „Entwerfens“, einer alternativen Bedeutungszuschreibung des materiell Gegebenen,
eine neue, ästhetische Zeichenstruktur entsteht. Sie ist das Ergebnis aktiver und alternativer
Sinnbildungsversuche des Künstlers, über die dieser in Kommunikation mit den Rezipienten tritt. 
Demnach führt durch diese visualisierte Sinntransformation der materialisierte Gegenstand
paradigmatisch seine ästhetische Funktion vor. 

Aktiven Anteil an der Konstitution eines ästhetischen Objekts entsprechend dieser Theorie
hat der Künstler durch spezifische Formungsaktivitäten an real gegebenen Gegenständen oder
bestimmten Materialien. Die dadurch erzielten Gestaltqualitäten sind es, die einen Gegenstand 
offensichtlich prädestinieren für die Einstellungsmodifikation des Rezipienten hin zu seiner
Sichtweise in ästhetischer Perspektive, durch die er nicht nur in seiner materiellen Dinglichkeit 
wahrgenommen, sondern mit spezifischen Sinnhorizonten belegt wird. 

Die Gegenstandsverfremdung zielt ab auf die Negation der Nützlichkeit des alltäglichen
Gebrauchsgegenstandes. Damit die gezielte Negation der gewohnten praktischen Funktion als
Handlung mit einem spezifischen Wert beurteilt werden kann, ist eine Einstellungsmodifikation 
des Handelnden, wie später auch des Betrachtenden, bezüglich der Dingwelt Voraussetzung.
Statt einer praktisch zweckorientierten Einstellung ist eine ästhetische Einstellung zum ver-
fremdeten Gegenstand die Voraussetzung, um ihn als ästhetisches Objekt konstituieren zu
können.

Um zu klären, ob die ästhetische Einstellung der relevante Modus für die Produktion und
Rezeption eines verfremdeten Gegenstands ist, muss an dieser Stelle zunächst untersucht wer-
den, was genau passiert, wenn ein Gegenstand verfremdet und dieser dann vom Rezipienten
wahrgenommen wird. Dazu müssen folgende Fragen beantwortet werden:
a. Was ist die wahrnehmungsmäßige Voraussetzung für eine Einstellungsmodifikation hin zur
ästhetischen Einstellung, d.h. wird die ästhetische Funktion tatsächlich über Gestaltqualitäten
als Dominante gesetzt oder erkannt? 
b. Welcher Art sind genau die mit dieser Einstellungsmodifikation vollzogenen
Bewusstseinsakte, die den verfremdeten Gegenstand als ästhetisches Objekt konstituieren? 
c. Wieso ist ausgerechnet der verfremdete Gegenstand in der Lage eine
Einstellungsmodifikation zu bewirken, d.h. kognitive Handlungen zu initiieren durch die er als
ästhetisches Objekt konstituiert wird?

Um anhand dieser Fragen das Verhältnis von ästhetischer Funktion, bzw. ästhetischer
Einstellung und Gegenstandsverfremdung durchleuchten zu können, ist zunächst ein Rekurs auf 
die Struktur der Wahrnehmung erforderlich. 



104

5.1 Die Gegenstandswahrnehmung in natürlich-praktischer Einstellung

Die Tatsache, dass die Welt dem Menschen in gestalthaften Formen und Ordnungen erscheint, 
bedeutet, dass Wahrnehmungen aus Elementarempfindungen, d.h. sensorischen Reizungen der
Sinnesorgane durch die Außenwelt bestehen. Diese Reize verursachen neuronale Signale, die
zum Gehirn geleitet und dort gedeutet und bewertet, d.h „ausgelegt“ werden. Es ist also, als ob 
unser Nervensystem nach einer richtigen Interpretation der elektrischen Impulse sucht und eine 
Welt zur Erscheinung bringt, die wir sinnlich zu erleben scheinen, die tatsächlich aber nur ein
Konstrukt des Gehirns ist. Auszugehen ist dabei aber von der Annahme, dass bereits etwas
existent ist, das dem Wahrnehmenden in einer besonderen Art gegeben sein muss, damit er es
erkennen kann. Dieses hier angesprochene Theorierudiment, wie es dem radikalen Konstrukti-
vismus zugrunde liegt, beruht also auf der Vorstellung, nach der das Erkennen nicht als Refle-
xion eines wahrgenommenen Bildes der sichtbaren Wirklichkeit im Sinne einer real existenten
Außenwelt zu verstehen ist. Vielmehr entspricht die sichtbare Welt unserer subjektiven Ausle-
gung, sie ist damit eine „kognitive Welt“ (Roth, 1987, S. 236 ff.).105 Entsprechend konstatiert 
beispielsweise Roth in den 80ern des letzten Jahrhunderts: „So sehen wir nicht mit dem Auge, 
sondern mit, oder besser in den visuellen Zentren des Gehirns (…) Wahrnehmung ist demnach
Bedeutungszuweisung zu an sich bedeutungsfreien neuronalen Prozessen, ist Konstruktion und 
Interpretation.“ (Roth, 1986, S. 14) 

Da das Gehirn bei der Bedeutungszuweisung auf der Grundlage früherer Erfahrungen
operiert, ist es gar nicht in der Lage, Wirklichkeit als solche abzubilden. Roth spricht davon,
dass es selbstreferentiell operiert. Die sichtbare Welt ist somit die individuelle Erfahrungswirk-
lichkeit. Die Bedeutungszuweisung als Strukturierung von Reizmustern erfolgt dabei nach
Prinzipien, wie sie die Gestaltpsychologie in ihren Gesetzmäßigkeiten formuliert hat. (Vgl.
Metzger, 1953, 1986)106

Zur Durchleuchtung des Wahrnehmungsprozesses eines verfremdeten Gegenstands wird hier
zurückgegangen auf eine Theorie, deren Interesse von vornherein der Wahrnehmung als einer
spezifischen Art des intentionalen Bezogenseins auf Gegenstände gilt, die also nicht normativ
vom Objekt her argumentiert, sondern von einer Wahrnehmung in wechselseitiger Abhängigkeit 
von subjektiver Erfahrung und Gestaltkriterien ausgeht. Hier ist es die phänomenologische

105 Roth unterscheidet zwischen der materiellen, realen Welt des Gehirns, dem Zellhaufen, das eine „kognitive(n) 
Gesamtwelt“ (Roth, 1987, S. 238) erzeugt. Die kognitive Gesamtwelt gliedert er in eine Umwelt, eine Kör-
perwelt und eine Ich-Welt. Dazu stellt er fest: „Diese kognitive Welt ist dadurch, daß sie in bezug auf ihre
eigenen Teilbereiche konstituiert und definiert ist, in sich abgeschlossen. Dies ist die Wirklichkeit, in der wir 
existieren und von der wir ein Teil sind. Insofern stehen wir ihr nicht gegenüber, sondern sie geht durch uns 
hindurch.“ (Ebd. S. 253) 

106 Eine kurze Zusammenfassung der Gesetzmäßigkeiten zur Strukturierung von Reizmustern, wie etwa das
Gesetz der Nähe, das Gesetz der Geschlossenheit, das Gesetz der gemeinsamen Bewegung usw. liefert
Glaserfeld. (Vgl. Glaserfeld/ Stadler, 2000, S. 143 ff.)



105

Ästhetik, die dieser Sichtweise entspricht und dabei die Phänomenologie Edmund Husserls zum 
Ausgangspunkt nimmt. Seine Auffassung der Subjektivität und seine phänomenologische Theo-
rie der Wahrnehmung geht aus von dem Phänomen der Intentionalität des Bewusstseins. Eine
darauf basierende Wahrnehmung ist individuelle Auslegung und bedingt, obwohl mit jeder sicht-
baren Erscheinung nur einzelne Aspekte eines Gegebenen auftreten, dass diese ein „ganzes
Erscheinungssystem“ (Husserl, 1966, S. 11) in Form von intentionalen Horizonten mit sich
führt. Damit erteilt Husserl dem „Vorurteil der objektiven Welt“ (Merleau-Ponty, 1966, S 24)
eine Absage und damit jeglicher Konzeption einer ausschließlich reproduzierenden
Wahrnehmung. Stattdessen setzt er auf die subjektive Leistung des Bewusstseins, durch das
erst eine vorexistente Welt für das Subjekt dergestalt zu existieren beginnt, dass das sinnlich
Wahrgenommene nicht allein die unmittelbare Wirkung eines äußeren Reizes ist sonder
individuell ausgelegt wird. 

Diese innere Struktur des Wahrnehmungsmodells Husserls enthält in nuce, was der
Konstruktivismus dann allgemein unter Begriffen wie Kognition und Selbstorganisationsprozess 
des Subjekts verhandelt. Dies ist der Grund, warum seine Auffassung der Intentionalität und
des Erkennens hier zur Klärung der oben genannten Fragen herangezogen wird.107

Das intentionale Bewusstsein
Das intentionale Bewusstsein ist nicht statisch gegeben. „Intentionalität ist prozesshaft, ist
Intendieren, ist ein »Sich-richten-auf-etwas«, hat also die Struktur des »Aus sich-heraus-
Gehens«. Ob ich etwas sehe, fühle, will, auf etwas reflektiere, mich an etwas erinnere oder
sogar etwas phantasiere und halluziniere, stets bin ich in meinen Bewusstseinsakten auf etwas 
in einer bestimmten Weise gerichtet.“ (Lippitz, 1993, S. 17, Hervorh. v. Lippitz) Auch Husserl
bezeichnet diese Intentionen des Bewusstseins als Akte oder intentionale Erlebnisse: „»Akte«
sollen die Erlebnisse des Bedeutens sein und das Bedeutungsmäßige im jeweiligen Einzelakt soll 
(…) in dem liegen, was ihn zu einem »intentionalen« auf Gegenstände »gerichteten« Erlebnis
macht.“ (Husserl, 1968, S. 344)

Das Bewusstsein ist also immer Bewusstsein von etwas, z.B. von einem
Wahrnehmungsgegenstand. Die Wahrnehmung ist als intentionaler Akt auf Sinnesempfindungen 
bezogen. Diese sind für Husserl reelle Bestandteile der Wahrnehmung. Um zu einem vollen Ge-
halt einer Wahrnehmung zu kommen erfahren die sinnlichen Reize eine Auffassung, eine spezifi-
sche Intention. Für Husserl sind sie die als „Fundament der Auffassung fungierenden Inhalte“

107 Diesem Bezug auf Husserl gibt Valera recht. Der chilenische Biologe Francisco Valera, der zusammen mit
Humberto R. Manturana im Rahmen der konstruktivistischen Kognitionstheorie eine Theorie der lebenden
Systeme entwickelte, beurteilt die Leistung Husserls und seine Würdigung folgendermaßen: „Aus meiner
Sicht gehört es zu den amüsantesten Merkwürdigkeiten, wie wenig man Edmund Husserl, den ich für den
grössten Philosophen des 20. Jahrhunderts halte, in seinem eigenen Land versteht und in welchem Ausmaß 
man ihn an deutschen Universitäten in eine Karikatur seiner selbst verwandelt.“ (Valera, zit. n. Pörksen,
2002, S. 120)



106

(Husserl, 1968, S. 385). Die Auffassung, Husserl spricht auch vom Vermeinen oder intentiona-
len Bedeuten, konkretisiert die sinnlichen Reize auf einen Gegenstand hin, der sich in der Er-
scheinung darstellt.108 Husserl untergliedert also die Dingwahrnehmung als ein
Bewusstseinserlebnis in die Sinnesempfindungen, den „konkreten reellen Bestande der
Wahrnehmung selbst“ (Ders. 1992, S. 73) und sein Auffassen als „intentionale(s) Korrelat“.
(Ebd. S. 66)109

Die auffassende Intention vermeint einen Gegenstand. Sie ist nicht selbst der Gegenstand,
sondern eine Tätigkeit, dem eine individuelle Bewusstseinsgegenständlichkeit entspricht. In
normaler, natürlicher Einstellung zur Welt wird im Fall der Wahrnehmung die Bewusstseinsge-
genständlichkeit als Wahrnehmungsobjekt und damit als an sich seiend vorausgesetzt. „Jede
Wahrnehmung ist durch die Intention charakterisiert, ihren Gegenstand als in leibhaftiger
Selbstheit gegenwärtig zu erfassen.“ (Ders. 1968, S. 355)110 Das Bewusstsein erzeugt also
eine „kognitive Welt“ (Roth), die als real erfahren und erlebt wird.

Die Wahrnehmung wird auch in Husserls Konzeption nicht auf die Sinnesempfindungen durch 
die Reizung der Netzhaut reduziert. Sie ergibt sich erst dann, wenn durch Außenweltreize
kognitive Vorgänge im Gehirn ausgelöst und die neuronalen Signale ausgelegt und bewertet
werden. Was lässt sich nun daraus für die Wirkung des verfremdeten Gegenstands auf die
Wahrnehmung ableiten?

Die Prätention der Wahrnehmung
Husserl sieht in der Wahrnehmung einen Widerspruch gegeben: Sie ist „eine beständige
Prätention, etwas zu leisten, was sie ihrem eigenen Wesen nach zu leisten außerstande ist“
(Husserl, 1966, S. 3). Was ist damit gemeint? Die Wahrnehmung ist auf Erkenntnisgewinn aus. 
Ihr Ziel ist der voll bestimmte Gegenstand, ein Gegenstand, „ohne jedes plus ultra an noch zu
Bestimmendem, offen Verbleibendem“ (Ebd. S. 20, Hervorh. v. Husserl). Dieser „unendlichen
Idee“ (Ebd. S. 21) einer absoluten Kenntnis steht im Fall der Wahrnehmung eine Beschränkung 
gegenüber. Husserl zeigt auf, dass in jeder Wahrnehmung eines räumlichen Dings immer nur

108 Husserl betont die Äquivokation des Begriffs Erscheinung „welche es gestattet als Erscheinung nicht nur das 
Erlebnis, in dem das Erscheinen des Objekts besteht (z.B. das konkrete Wahrnehmungserlebnis, in dem uns
das Objekt vermeintlich selbst gegenwärtig ist), sondern auch das erscheinende Objekt als solches zu be-
zeichnen (…).“ (Husserl,1968, S. 349)

109 Bei dieser Konzeption der intentionalen Auffassung der Wahrnehmungsdaten sind bestimmte Bewusstseins-
modalität zu unterscheiden. Dies heißt, das real Gegebene ist immer in einer bestimmten Weise bewusst, so 
z.B. je nach Bewusstseinsmodalität wie Wahrnehmen, Vorstellen, Erinnern Erwarten usw.; Husserl spricht
von unterschiedlichen Charakteren der Auffassung.

110 Bei dem intentionalen Akt der Wahrnehmung befindet sich der Bezugspunkt der Wahrnehmung außerhalb des 
Bewusstseins. Ist der Akt des Vermeinens auf ein solch anschaulich Gegebenes gerichtet, so spricht Husserl 
von einer erfüllten Bedeutungsintention. Davon differenziert er die anschauungsleeren Bedeutungsintentio-
nen, bei denen der Akt des Vermeinens auf einen nicht sichtbaren, also gedachten Gegenstand bezogen ist.
Husserl nennt diese Akte Leerintentionen.



Dritter Teil





159

8. Das Konzept der musischen Erziehung als mögliche Grundlage zur 
Einführung des verfremdeten Objekts

Das nach dem zweiten Weltkrieg in den 50er Jahren geweckte neue Verhältnis von Alltagsding 
und Kunstwerk, wie es mit der Integration von Realitätsfragmenten und banalen Alltagsgegens-
tänden in die Bildfläche in den Arbeiten von Rauschenberg und Dine auftritt, lässt sich als
Vorform von Nouveau Realisme und Pop Art verstehen. Durch die damit angestoßene
Entwicklung und den wieder geschärften Blick auf die Dinge des Alltags wurde der lange Zeit
vergessene Marcel Duchamp als Vorbild und Bezugsfigur neu entdeckt. Dies beschleunigte noch 
den rapiden Aufschwung der Objektkunst: „Seit den fünfziger Jahren scheint sie – zunächst
unter dem Etikett des Neo-Dadaismus – in neuem Anstieg begriffen, um seit den sechziger Jah-
ren ein kaum mehr überschaubares Ausmaß anzunehmen.“ (Rozler, 1970, o.p., S. 8) Es kommt 
daher nicht von ungefähr, dass Ende der 60er und Anfang der 70er Jahre auch die ersten
thematischen Ausstellungen zur Objektkunst stattfanden und die ersten systematischen
Darstellungen und Differenzierungen zu diesem Phänomen publiziert wurden.

Die Objektkunst und mit ihr somit auch der verfremdete Gegenstand als Sonderform waren
Anfang der 70er Jahre im Kunstdiskurs ein wichtiger Bestandteil. Geht man von dieser Aus-
gangslage aus, so muss zunächst untersucht werden, wann das verfremdete Objekt im Rahmen 
ästhetischer Praxisprozesse erstmals in der Kunstpädagogik Eingang gefunden hat. Zu diesem
Zweck wird hier, entsprechend Rozlers Hinweis, die Zeit nach dem zweiten Weltkrieg, ab der
Neukonstitution der musischen Erziehung in den Blick genommen.

8.1 Die musische Kunsterziehung

Das entscheidende pädagogische Konzept der Nachkriegszeit stellt die sogenannte musische
Erziehung oder musische Bildung dar, die auf dem Kunstpädagogischen Kongress 1949 in Fulda 
als verbindliches Erziehungsprinzip auch für die Kunsterziehung durchgesetzt wurde.151 Die
musische Bewegung hat ihre Wurzeln in den zwanziger Jahren des letzten Jahrhunderts, in der 
Jugendbewegung, wie sie sich im „Wandervogel“, in der „Laienspielbewegung“ und in der
„gymnastischen Bewegung“ äußerte. Fritz Seidenfaden hat auf die frühere Theoriebildung seit 
den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts hingewiesen. (Vgl. Seidenfaden, 1962) Trotz

151 Die Begriffe musische Erziehung und Kunsterziehung wurden nach 1945 zusehends synonym gebraucht.
Seidenfaden beurteilt das Verhältnis von Kunsterziehungsbewegung und musischer Erziehung als schwierig
darzustellen. Die Schwierigkeiten „haben ihre Ursachen in der üblichen Verkennung der Wurzeln musischer
Erziehung, in der Unschärfe der Begriffe »musische Erziehung« und »Kunsterziehung« sowie in einer
weitgehenden Verschmelzung beider Bewegungen nach 1945. Der letzte Umstand hat dazu geführt,
musische Erziehung und Kunsterziehung weithin als identisch zu bezeichnen und in der
Kunsterziehungsbewegung einfach eine »musische Bewegung« zu sehen.“ (Seidenfaden, 1962, S. 55)



160

Seidenfadens Buch ist die Konzeption der musischen Erziehung in weiten Teilen unklar geblie-
ben. So bezeichnet etwa Karl Seidelmann in seiner Publikation von 1965 das Musische als
„schillernde Wortgestalt“ (Seidelmann, 1965, S. 3) und Arnold Schäfer wies auch zwei Jahre
später noch auf die „mangelnde Schärfe“ (Schäfer 1967, S. 601) des Begriffs hin. Seiner Mei-
nung nach gibt es keine „zureichend begründete Theorie der musischen Erziehung“ (Ebd.). Wenn 
man die Einschätzung von Diethard Kerbs berücksichtigt, wonach 1967 „als ungefähres
Schlussdatum für die musische Bildung“ anzusehen ist (Kerbs, 1976, S. 103), so erscheint die-
ses kunstpädagogische Konzept von Anfang bis Ende zwar vielfältigst schriftlich begleitet und 
dargelegt worden zu sein, wirklich klar und eindeutig umrissen zeigt es sich aber nicht. Will man 
sich etwas Klarheit verschaffen, so sind die genannten Publikationen von Seidelmann,
Seidenfaden wie auch Schäfers Aufsatz als Bezugsquellen hilfreich.

Sowohl Heinrich Lohse (Vgl. Lohse, 1965), ausführlicher aber Arnold Schäfer nehmen eine
Grundlegung des Begriffs ausgehend von der griechischen Mythologie und Philosophie vor.
Platon wird zum Kronzeugen des Musischen bestellt. Seine Überlegungen zur Erziehung und
Charakterförderung des Menschen durch Musik, Rhythmus und Harmonie dienen als Basis des
Musischen.152 Davon ausgehend versucht Schäfer das Musische als eine „anthropologische
Kategorie“ zu bestimmen (Schäfer, 1967, S. 603). Für ihn beinhaltet das Musische einen
„spezifischen Modus des In-der-Welt-Seins“ (Ebd.) und damit eine besondere Form der
Einstellung zur Welt. Diese zeigt sich in einem veränderten Umgang mit der Gegenstandswelt.
Voraussetzung dafür ist die Distanz zu den praktischen Handlungen des Alltags: der musische
Mensch distanziert sich im „musischen Akt (…) von der Nötigung der Daseinsfürsorge und von 
den korrespondierenden Systemen der Zwecke und Verrichtungen“ (Ebd. S. 604). Die Dinge
werden offensichtlich im Modus einer präreflexiven und vorwissenschaftlichen Mensch-Welt
Beziehung erfahren: „Das Vorgefundene, das Widerfahrende, das gegenüber Wesende wird von 
ihm (dem musischen Menschen W.G.) nicht in Formeln und Regeln gebracht, gezählt, gemessen, 
koordiniert; (…) Die Triebe der Daseinssicherung schweigen, der Anspruch auf Weltbemächti-
gung und Weltbeherrschung verstummt. Der Mensch ist dispensiert von der Problemnot des
Denkens (…).“ (Ebd.) 

Schäfer versucht damit die Frage nach dem Verhältnis des musischen Menschen zur Welt als 
eines jenseits teleologischer Rationalitäten zu beantworten. Indem durch die Einklammerung
eines utilitaristisch geprägten Vorwissens zur Welt die Dinge nicht mehr in ihrer Verwertbarkeit 
und Handhabbarkeit wahrgenommen, sondern davon distanziert, in ihrer „Selbständigkeit“
anerkannt werden sollen, ist die Voraussetzung für den „Akt des Transzendierens“ als weiteres 
Kriterium des Musischen gelegt. Gemeint ist damit das Überschreiten der „alltäglichen Vorder-

152 Das griechische Ursprungswort musiké war ursprünglich nicht auf die bildenden Kunst bezogen. Durch die
Protagonisten der Musischen Erziehung wird auf dem Kunstpädagogischen Kongress 1949 der Begriff
ausgeweitet. So wurde das Musische synonym mit der Entfaltung der schöpferischen Kräfte auch auf das
Bildnerische übertragen. 



161

grundansicht der Dinge“ (Ebd. S. 604), um so aufmerksam für das dahinter liegende Geheimnis 
zu werden. So sieht der Mensch die Dinge neu: „Im Musischen befreit sich der Mensch auf das 
verborgene Wesen der Dinge hin.“ (Ebd. S. 605)153 Das hier deutlich werdende Paradigma der
Anschauung begründet eine differente, vorbegriffliche Art des Zugangs zur Dingwelt. Es
handelt sich damit offensichtlich um eine, dem phänomenologischen Denken verpflichtete Form 
der Wesensschau: der Mensch transzendiert das Hier und Jetzt und sieht sich konfrontiert mit 
dem „Urbildhaften“ (Winkler, 1949, S. 5), eben dem Wesen als einer dem Erleben eigenen
vorbegrifflichen, gestalthaften Allgemeinheit. Das Verstehen von Phänomenen basiert damit
nicht auf rationalen Erkenntnisakten sondern kulminiert in dem Vermögen ursprünglicher An-
schauung. Da das Musische auf diese Art jenseits des Verstandesmäßigen angeblich in die
Tiefen der verborgenen Schichten des Seins vordringt, eignet es sich besonders zur Schulung
des Geistes bzw. des Seelisch-Geistigen als das im subjektiven, innerlichen Erlebnis Empfun-
dene, und als Gegenposition zum Intellekt. „Musische Bildung ist zu einem guten Teil Bildung
der Sinne und, über die Sinne, der Seele.“ (Messerschmidt, 1954, S. 40) Line Kossolapow hat
deutlich herausgearbeitet, wie sehr das Geistige als Konkretheit verstanden wird, die im sinn-
lich-seelischen Erleben des Gegebenen erfahren und gefördert werden soll.154 Hier verwirklichen 
sich Vorstellungen die bereits Künstler der klassischen Moderne, wie etwa Kandinsky heraus-
stellten, der in seinem Buch „Über das Geistige in der Kunst“ das Verhältnis von Seele und
Geist im schöpferischen Prozess und Kunstwerk dargelegt hat.

153 Schäfer orientiert sich deutlich an den Schriften Otto Friedrich Bollnows. Besonders überzeugend zeigt sich
die Kongruenz zwischen Bollnows Überlegungen zur Bedeutung der Anschauung mit jenen der Protagonisten 
der Musischen Erziehung in der späten Schrift Philosophie der Erkenntnis in der Bollnow verschiedene seiner
Texte aus den 60er Jahren verdichtet und präzisiert hat. (Vgl. Bollnow, 1970, bes. S. 69–81) Bollnow will ja 
im Rahmen seiner philosophischen Anthropologie ein Verständnis von Wirklichkeit entwickeln und
pädagogisch fruchtbar machen, das auf der Rehabilitation der Anschauung beruht. Um Erkenntnis
anthropologisch zu begründen nimmt Bollnow die Wahrnehmung als Ausgangspunkt. Den
Wahrnehmungsmodus der Anschauung versteht er als Möglichkeit mit den Dingen der Welt in einen
ursprünglichen Kontakt zu treten. Im Gegensatz zur zweckgerichteten Befangenheit nennt er diesen
ursprünglichen Kontakt, die „reine(n) und unbefangene(n) Anschauung“ (Ebd. S. 71). Um zu dieser gelangen
zu können, muss der Mensch die natürliche Einstellung überwinden, d.h. er muss „zurücktreten aus dem
Getriebe des täglichen Lebens, darf nichts mehr von den Dingen wollen, um sie nur noch anzuschauen, frei
und unbefangen den Dingen hingegeben“ (Ebd. S. 72). In dieser ursprünglichen Annschauung verwirklicht sich 
das metaphysische Vermögen des unmittelbaren Verstehens. „Die Welt liegt plötzlich wie am ersten
Schöpfungstag noch durch kein menschliches Zweckdenken befleckt. Es liegt etwas Ehrfürchtiges in diesem 
reinen Anschauen.“ (Ebd. S. 73)
Auch Trümper sieht einen musisch erzogenen Menschen als einen, der „im metaphysischen Sinn bezogen ist 
auf die Universalität und den Schauplatz »der Selbstenthüllung des Absoluten« darstellt.“ (Trümper, 1953,
S. 42) 

154 Vgl. hierzu: Kossolapow, 1975, S. 26 f.
Line Kossolapow stellt deutlich das Verhältnis des Geistigen in der Kunst und die bereits im Jugendstil und
im Expressionismus für die musische Bewegung entwickelte Sichtweise der Kunst als Ausdruck des
Seelisch-Geistigen heraus.



162

Nicht von ungefähr verkörpert daher für Schäfer auch das Musische am besten der Künstler. 
Er unterscheidet sich vom „Durchschnittsmenschen“, indem er „das Sein selbst“ (Ebd. S. 607)
wahrnimmt, das sich in der durch ihn artikulierten Gestalt äußert. So kann er auch behaupten: 
„Die künstlerische Schau ist Werkschau.“ (Ebd.) Dies dann, wenn im Gestaltungsprozess die
Wahrnehmung im ursprünglichen Kontakt mit den Dingen auch auf das künstlerische Material
bezogen bleibt, das gestaltet wird. So entsteht in unmittelbarer Übertragung ein „werkgerichte-
tes Bedeutungsgefüge“ (Ebd. S. 607). Der Künstler versucht dabei das Gesehene nicht objektiv 
darzustellen, sondern die „geschaute »Gestalthaftigkeit« der Sinnenwelt“ (Ebd. S. 608) in
größtmöglicher Klarheit und Intensität zu vollenden. „In der Vollendung aber findet er den
Ursprung“ (Ebd.)155, d.h. im fertiggestellten Werk, in der Form, wird die Unmittelbarkeit des
ästhetischen Erlebnisses – die „künstlerische(n) Schau“ (Ebd.) – evident. Diese theoretische
Fundierung auf der idealistischen Grundformel eines Zusammenhangs von Gestalt und Geist
scheint mit ihrem stark subjektiven Zug den Vertretern der musischen Erziehung die adäquate
Antwort auf die Zeitsituation.156

Die pädagogische Intention 
Die Zeit mit Beginn des 20. Jahrhunderts wurde von den Vertretern der musischen Erziehung
als eine Zeit der zunehmenden Technisierung gesehen. Diese Technisierung und der Glauben an 
die Wissenschaft hat ihrer Meinung nach, den „seelischen Haushalt vieler Zeitgenossen in
erhebliche Unordnung gestürzt“ (Seidelmann, 1965, S. 2). Seidelmann diagnostizierte die

155 Diese Art der Wahrheitsfindung hinter dem Erscheinungsbild der Welt wird ja durch die Selbstzeugnisse
bestimmter Künstler, die natürlich für die Vertreter der Musischen Erziehung von größter Relevanz sind,
immer wider bestätigt. Exemplarisch steht hierfür Franz Marc, der genau davon ausgeht, dass das Wesen
hinter dem Schein existiert. „Die Dinge, wie sie wirklich sind hinter dem Schein“ (Marc, zit. n. Hess, 2001, S. 
127) zu zeigen, ist seiner Meinung nach nicht nur Aufgabe des Philosophen, sondern auch des Künstlers. Der 
Kunst kommt es zu, die „Befreiung von der Sinnentäuschung“ zu leisten (Ebd.).
Besonders Kandinsky schreibt den Dingen eine „geheime Seele“ zu, die durch den „inneren Blick“ erlebt
werden kann. „Dieser Blick geht durch die harte Hülle, durch die äußere Form zum Inneren der Dinge hindurch 
und läßt uns das innere Pulsieren der Dinge mit unserem sämtlichen Sinnen aufnehmen. Und diese Aufnahme 
wird beim Künstler zum Keim seiner Werke.“ (Kandinsky, zit. n. Hesse, ebd. S. 138) Kandinsky bestätigt
damit die oben angesprochene Auffassungstätigkeit einer „ursprünglichen Anschauung“ als quasi
metaphysisches Vermögen. 

156 In der Verehrung des Künstlers bei Schäfer drückt sich auch noch 1967 jener emotionale und vor allem anti-
technische Impetus aus, den bereits 1949 Richard Otts Überlegungen kennzeichneten, als er den
Kunstunterricht den Auswirkungen des technisierten Lebens entgegensetzte. Ott sah bereits deutlich die
kindliche Produktivität in Bezug zur modernen Kunst: Der zu fördernde individuelle Ausdruck der Kinder
entspricht in den bildnerischen Ergebnissen insofern den modernen Kunstwerken, als darin ein „Urwesen“
(Ott, 1949, S. 12) aufscheint. So ist die Malerei für die Kinder nicht nur die „Annäherungsmöglichkeit an die 
Urphänomene“ (Ebd. S. 26), sondern darüber hinaus der Schlüssel zum „Urbild der eigenen Seele“ (Ebd.). Das 
Moment des Geistigen, wie es oben angesprochen wurde, wird hier als Ergebnis eines unaufgeregten und
unabgelenkten bildnerischen Tuns gesehen. Es lässt sich für Ott an der Person ablesen, als „das
eigentümliche Strahlungsvermögen von innen her, das den künstlerischen Menschen sofort erkennen läßt.“
(Ebd.).



163

„Unterkühlung unseres seelischen Klimas“ (Ebd. S. 20), eine Störung der leiblich-seelischen
Ganzheit. Diese Diagnose der Zerrissenheit des modernen Menschen wird in vielen
Teilbereichen des Lebens gesehen. Besonders deutlich zeigt sie sich für die Vertreter der
musischen Erziehung im Verhältnis des Menschen zu den massenproduzierten Dingen und der
Reizüberflutung durch die modernen Massenmedien. Götsch weist aufgrund der Technisierung
der Produktionsprozesse auf ein verändertes Verhältnis des modernen Menschen zu den Dingen 
hin: der moderne Mensch „muß wohl seine Seele verkauft haben, denn seine Maschinen
produzieren Seelenloses. Im Handwerk werden die Dinge liebend gezeugt und unter Schmerzen 
geboren; so haben sie Gesicht und Namen und sind nicht zu verwechseln. Sie bezeugen Hand
und Herz ihres Erzeugers ebenso wie Kraft und Wuchs der mütterlichen Materie, der er sich
vermählte“ (Götsch, zit. n. Möller, 1967, S. 48). Hassenpflug sieht sogar in den Fabrikwaren,
die gekennzeichnet sind durch einen aufgesetzten „Zierrat zur Verdeckung einer minderwertigen 
Qualität“, den Grund für die „Verflachung des kulturellen Lebens“ (Hassenpflug, 1953, S. 286).
In dieser Einschätzung sind sich die Vertreter der Musischen Erziehung offensichtlich einig mit
den Schriftstellern und Theoretikern, wie sie in Kapitel 2 vorgestellt wurden. Gerade die Paral-
lele zur Zeitdiagnose Brechts lässt sich nicht leugnen, wonach das gesichts- und seelenlose
Massenprodukt und die ihm zugrunde liegenden Produktionsverhältnisse genauso wie die
Reizüberflutung durch eine Vergnügungsindustrie zu bestimmten „Mängelerscheinungen“
führen. (Vgl. 2.2) Emil Betzler benennt diese so: „Das Gehör des heutigen Menschen ist abge-
stumpft, das Atmen verflacht und das Sprechen unbildhaft geworden. So (!) wurden unsere
Menschen unfähig, ihr Leben als Ganzes zu leben.“ (Betzler, zit. n. Möller, 1967, S. 50) In
dieser Weise kritisiert auch Erich Müller die Abstumpfung der Wahrnehmung aus Selbstschutz
der Jugendlichen vor der Bilderflut, die jedoch gleichzeitig zur Befriedigung des jugendlichen
Erlebnishungers gesucht wird. Der Verlust der „Innerlichkeit“ bzw. Geistigkeit im obigen Sinne
einer vertieften Erlebnisfähigkeit ist die Folge. (Vgl. Müller, 1962, S. 148)

Dem entgegen propagiert die musische Erziehung den verinnerlichten Umgang mit der Welt und 
der Kultur und setzt auf die eigenschöpferische Tätigkeit als Methode einer ganzheitlichen
Menschenbildung und Garant einer leib-seelischen Einheit. Sie steht damit jeglicher „Aufspal-
tung der Bildungsakte in solche, die nur dem Körper oder nur dem Intellekt oder nur dem Willen 
oder nur den Gefühlen gelten“ entgegen (Seidelmann, 1965, S. 18).157 Durch den subjektiven
Rückbezug auf den Ursprung als zentralen Akt des Musischen, wird es möglich, dass der

157 Deutlich formuliert dies Seidelmann: „Sie (die musische Erziehung W.G. ) möchte dies alles zugleich und in
einem Vorgang erreichen: den Leib, indem sie die Prinzipien von Spiel und Bewegung verbindet und ableitet
aus gleichsinnigen seelischen Prozessen, Geist und Gemüt, indem ihnen sinnlich-leibliche
Ausdrucksmöglichkeiten zugeordnet werden, den Willen, indem die so entstehenden Formungsakte
energetisch umgesetzt werden, und selbst den Verstand als solchen, indem sie den notwendigen rationalen
Begleitakten dieser Vorgänge nicht ausweicht, sondern diese herausfordert.“ (Seidelmann, 1965, S. 18,
Herv. v. Seidelmann)



164

Mensch seine Kräfte bündelt und sammelt und so „der Gefahr der Entfremdung und des
Substanzverlusts“ entgeht (Ebd. S. 610). Entsprechend ist somit die musische Erziehung in der 
Lage den „Aufbau der geformten Person“ (Lohse, 1965, S. 26) zu ermöglichen. 

Das Musische wird dabei verstanden als „jener eigenartige Dreiklang von Spiel, Kunst und
gestalterischen Ausdruck des Eigenpersönlichen“ (Seidelmann, 1965, S. IX). In ihm kann der
musische Charakter zur Entfaltung kommen, der sich ausdrückt, als jene „innenbürtige, nicht
nur innen-gesteuerte lockere und heitere Beweglichkeit der Seele mitsamt ihrem Bedürfnis, sich 
in bunten Formen und Gestaltungen auszudrücken (…)“ (Ebd. S. 2). Da die praktische bildneri-
sche Gestaltung zur Erzielung einer intensivierten Innerlichkeit auf eine unverstellte
Wahrnehmung ausgerichtet wird, muss diese zunächst aktiviert und gelernt werden. „Der
Erzieher schärft dem jungen Menschen den Blick für die Tiefenperspektive des Seins; er lehrt
ihm das Stillwerden, das Innehalten, das Lauschen und Betrachten. Er leitet ihn an, ganz bei
den Dingen zu sein, ihrem Geheimnis die Ehre zu geben und sich auf den Ursprung der Dinge
hinzuordnen.“ (Schäfer, 1967, S. 611) Dieses „bei den Dingen Sein“ resultiert aus der
Eigentätigkeit des Kindes, denn im bildnerischen Tun ist es möglich, durch Konzentration und
Intuition nicht nur mit den Augen sondern mit Herz und Geist wahrzunehmen und das so Wahr-
genommene als bewegtes Inneres zum Ausdruck zu bringen. „Jeder Versuch eine anschauliche
Gestalt hervorzubringen zwingt die Sinne geradezu zu größerer Offenheit, gibt Anlaß zu
verweilen, macht empfänglicher für das Unscheinbare und bereichert die Innerlichkeit, indem er 
ihr Ausdruck gewährt.“ (Ebd. S. 612) Auch Müller sieht die „innere Bereicherung“ durch die
„Begegnung mit dem Musischen“ (Müller, 1962, S. 148) über die Schulung der Wahrnehmungs-
fähigkeit als notwendig an: „Die Erziehung zum bewussten, leistungsfähigen Wahrnehmen ist
unsere notwendigste, das Sehen mit den Mitteln der Kunst unsere vornehmste Aufgabe.“ (Ebd. 
S. 151) Parallel zur praktischen Eigentätigkeit kommt daher auch den Kunstwerken als materi-
alisierten Formen verinnerlichter Wahrnehmung ein besonderer Stellenwert zur Schulung der
Wahrnehmung zu. Schäfer sieht entsprechend auch die Kunstbetrachtung für das „Erleben und 
Verstehen echter Kunst“ (Schäfer, 1967, S. 612) als unverzichtbaren Bestandteil einer
musischen Erziehung.

Das Vertrauen auf die Kraft der eigenen Gestaltungstätigkeit setzt aber die Beherrschung der
Gestaltungsmittel voraus: „Musische Erziehung muß also ein den Gestaltungszielen adäquates
Können entwickeln.“ (Lohse, 1965, S. 28) Nur so kann der Schüler das „geisterfüllte Schöne
formen oder nachformen“ (Caspers, 1965, S. 32). In dieser Relation von Können und Gespür für 
das Schöne erweist sich aber die Kunst selber, genauer: bestimmte Hervorbringungen der
modernen Kunst als problematisch. Indem Seidelmann den „anti-rationalen Affekt“ der
musischen Erziehung betont, beklagt er gleichzeitig die „beginnende(n) Hegemonie des diskursi-
ven und reflexiven Denkens im Reich der Kunst“ (Seidelmann, 1965, S. 20). Für Ihn ist



165

zunehmend die bildende Kunst „den Prinzipien der Abstraktion, Reflexion und Mechanisation
unterworfen“ (Ebd.).158

8.2 Die musische Werkerziehung

In den ersten Jahren einer musischen Kunsterziehung nach dem zweiten Weltkrieg ist in der
fachdidaktischen Literatur die Darstellung von Unterricht über und mit Gegenständen aus dem
plastischen Bereich kaum zu finden. Dieser „Hang zum Bild“ zeigte sich in der praktischen
Arbeit wie im begrifflichen Unterricht gleichermaßen und spiegelte sich in den Unterrichtsge-
genständen und Anschauungsmitteln. Deutlich formuliert dies Gustav Hassenpflug: “Der
Unterricht der Kunsterzieher besteht heute noch in den meisten Fällen zum überwiegenden Teil 
aus Malen und Zeichnen.“ (Hassenpflug, 1953, S. 286) Gleiches stellte auch Karl Klöckner
fest. Er erkannte den Grund in der Tradition des Faches als Zeichenunterricht und in der
Berufsausbildung des Kunsterziehers. Auch wenn die Kunstpädagogik in den 50er und 60er
Jahren gleichermaßen die Kunst- und Werkerziehung umfasste, so lag diese Priorität
hauptsächlich daran, dass der Kunsterzieher auch als Werklehrer mit der Ausbildung für das
künstlerische Lehramt und den Werkunterricht als zweites Hauptfach tätig war. Die Tatsache, 
dass der Werkunterricht nicht die gleiche Bedeutung erlangte wie die Kunsterziehung resultierte 
für Klöckner vor allem aus der „Wertschätzung der Kunsterzieher selbst“ (Klöckner, 1953, S
316).159 Wie sehr die Werkerziehung anfänglich den Prinzipien der Kunsterziehung unterworfen 
war, zeigt sich deutlich in der Begriffswahl ihrer Vertreter: So sprach Klöckner auf dem Fuldaer 
Kongress als Fachvertreter für den Werkunterricht von einem musisch gerichteten „formenden 
Werken“ (Klöckner, 1950, S. 170).160 In dem 1957 erschienenen 2. Band des Handbuchs der
Kunst und Werkerziehung in dem als Schwerpunkt das Werken und plastische Gestalten abge-
handelt wird, ist vom „bildnerischen Werken“ bzw. dem Werken als „werkhaft bildnerische
Gestaltung“ (Klöckner, 1957, S. 20) die Rede. Auch Mehrgardt sieht im gleichen Band die
„freie Gestaltung als Aufgabe des modernen Werkunterrichts“ (Mehrgardt, 1957, S. 477).

Während also in der Kunsterziehung das freie Zeichnen und Malen den Schwerpunkt bildete, 
um die freie Entfaltung der Persönlichkeit im Rahmen dieser Erziehung durch Kunst zu ermögli-
chen, umfasste das Werken bei gleicher Zielsetzung alle plastisch-räumlichen Lernbereiche.

158 Ebenso negativ sieht er den Einbruch „der Stilmode des Absurden (…), die sich ja ebenfalls nicht zuletzt
einem Auswuchern intellektueller Faktoren verdankt.“ (Ebd.) 

159 Ebert weist noch 1964 darauf hin, dass der Werkunterricht an Höheren Schulen „durchweg Ermessenssache 
und mehr oder weniger »Hobby« des Kunsterziehers“ ist (Ebert, 1964, S. 33). 

160 Auf dem Kunstpädagogischen Kongress 1949 in Fulda wurde die Werkerziehung endgültig als Bestandteil der 
Kunsterziehung festgeschrieben. In der erlassenen Entschließung heißt es unter Punkt 3 lapidar: „Musisch
gerichtete Werktätigkeit gehört zu den elementaren Mitteln aller Kunsterziehung.“ (Vgl. Wessels, 1969, S.
33)



320

Literaturverzeichnis

Ad hoc-Gruppe Visuelle Kommunikation
– Visuelle Kommunikation – Zur gesellschaftlichen Begründung eines neuen Unterrichtsfaches

In: BDK-Nachrichten, 1970, Heft 1/ 2, S. 8–11
Adorno, Theodor W. 
– Rückblickend auf den Surrealismus

In: Ders., Versuch das Endspiel zu verstehen
Frankfurt/ Main: Suhrkamp Verlag, 1972, S. 101–106

– Ästhetische Theorie
Frankfurt/ Main: Suhrkamp Verlag, 2000, (15. Auflage)

Akademie für Lehrerfortbildung Dillingen
– Modellversuch Plastik

Donauwörth: Verlag Ludwig Auer, 1983
Albus, Volker
– Hetero-Design

In: Albus/ Feith, u.a. (Hrsg.): Gefühlscollagen. Wohnen von Sinnen
Ausst. Kat., Kunstmuseum Düsseldorf, 1986, S. 11–14

Albus, Volker/ Borngräber, Christian
– Design Bilanz

Köln: DuMont Buchverlag, 1992
Andresen, Heiner 
– Schmunzeldesign

In: Kunst und Unterricht, Heft 189/ 1995, S. 50–51
Aragon, Louis
– Pariser Landleben

München: Rogner & Bernhard, 1969
Arbeitskreis 68 Wasserburg/Inn und Salzburger Kunstverein (Hrsg.)
– Unter Glas. Vom Reliquienschrein zum Objektkasten

Ausst. Kat. Künstlerhaus Salzburg, Kunstverein Gauting und Galerie im Ganserhaus 
Wasserburg/ Inn, 1986

Arman, (Armand Fernandez)
– Die erste wirkliche Akkumulation von Objekten …

In: Kunsthalle Nürnberg (Hrsg.), 1970, a.a.O., S. 2 
Baacke, Dieter
– Verstehensprozesse im Alltag

In: Jentzsch, Konrad u.a. (Hrsg.), Das Bild der Welt in der Welt der Bilder
Hannover: Bund deutscher Kunsterzieher, 1987, S. 56 –70

Baacke, Rolf-Peter
– Vom Aussehen der Objekte

In: Baacke/Brandes/Erlhoff (Hrsg.), 1983, a.a.O., S. 14 –43



321

Baacke, Rolf-Peter/ Brandes,Uta/ u.a. (Hrsg.)
– Design als Gegenstand. Der neue Glanz der Dinge

Berlin: Verlag Fröhlich und Kaufmann, 1983
Babias, Marius
– p.t.t.red - paint the town red

In: Kunstforum International, Bd. 125, 1994, S. 193–195
Babias, Marius (Hrsg.)
– Im Zentrum der Peripherie. Kunstvermittlung und Vermittlungskunst in den 90er Jahren

Dresden: Verlag der Kunst, 1995
Badura-Triska, Eva
– Das Objekt in der abendländischen Kunst vor 1900

In: Ges. d. Freunde d. Museums mod. Kunst Wien (Hrsg.), 1980, a.a.O., S. 38–44
– Das Objekt wird verfremdet

In: Ges. d. Freunde d. Museums mod. Kunst Wien (Hrsg.), 1980, a.a.O., S. 97–99
Barfaut, Wilhelm
– Technische Bildung als eine Aufgabe der Werkarbeit

In: Geißler Georg/Wenke Hans (Hrsg.), Erziehung und Schule in Theorie und Praxis
Weinheim: Verlag Julius Beltz, 1960, S. 247–256

Bastian, Heiner (Hrsg.)
– Joseph Beuys – Skulpturen und Objekte

München: Schirmer/ Mosel, 1988
– Joseph Beuys. Editionen, Sammlung Reinhardt Schlegel

Ausst. Kat., Staatliche Museen zu Berlin, Preußischer Kulturbesitz, 1999
Batz, Klaus
– Das verfremdete Objekt

(Microfiche), 1997
Baudelaire, Charles
– Sämtliche Werke, (Hrsg. von Friedhelm Kemp/ Claude Pichois)

München Wien: Carl Hanser Verlag1975, Bd. 3, 1989, Bd. 5, 1991, Bd. 6
Bauer, Hermann

Idee und Entstehung des Landschaftsgartens in England
In: Baumüller, Barbara/ Kuder, Ulrich,/ Zoglauer, Thomas (Hrsg.), Inszenierte Natur
Landschaftskunst im 19. und 20. Jahrhundert
Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt, 1997, S. 18–37

Baumgarten, Alexander G.
– Theoretische Ästhetik

Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1983
Beck, Johannes/ Wellershoff, Heide
– SinnesWandel

Frankfurt/Main: Scriptor, 1989



358

zur Lippe, Rudolf
– Sinnenbewusstsein

Reinbek: Rowohlt Taschebuch Verlag, 1987
Zweite, Armin (Hrsg.)
– Distanz und Nähe

In: Ders. (Hrsg.), BEUYS zu Ehren
Ausst. Kat., Lehnbachhaus München, 1986, S. 9–17

Abbildungsverzeichnis

Umschlagabbildung: Freie Klasse München, Scirocco Roadmovie, 1998, München Künstlerwerkstatt
Lothringerstraße, Foto Edward Beyerle, (vgl. Abb. 69–71)

Die Rechte an folgenden Abbildungen liegen bei der VG Bild-Kunst in Bonn: Abb. 1, 2, 3, 5, 6, 7, 8, 10, 
11, 12, 15, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 48, 50, 51, 55, 56, 57,
58, 59, 62, 63, 64, 66, 72, 73, 74; Abb. 4: Claes Oldenburg, Soft Washstand, Aus: Haus der Kunst,
München (Hrsg.), Dinge in der Kunst des XX. Jahrhunderts, 2000, S. 200, Foto: Museum Boijmans van 
Beuningen, Rotterdam; Abb. 9: Roman Sieger, Fontana di Piaggio, Aus. Kunstforum international, Bd.
138, S. 340, Foto: Wolfgang Träger; Abb. 13: Robert Watts, Chromed Toothbrush, Aus: Hendricks, J., 
Fluxus Codex, Gilbert und Lila Sileverman Collection, 1988, S. 529, Foto: Nancy Amello; Abb. 14:
Sylvie Fleury, ELA 75/K, Easy. Breezy. Beautyfull. (Nr. 6), Aus: Adriani G. (Hrsg.), Sylvie Fleury, 2001, 
S. 48845; Abb. 16: Jana Sterback, Dissolution (Auflösung), 2001; Abb. 23: Morton Schamberg, God,
Aus: Haus der Kunst, München (Hrsg.), Dinge in der Kunst des XX. Jahrhunderts, 2000, S. 139, Foto: 
Museum of Art, Arensberg Collection, Philadelphia; Abb.34: Alessandro Mendini, Redesign des Thonet 
Stuhls 214, Aus: Kazuko S. Alchimia, 1988, S. 125; Abb. 35: Alessandro Mendini, Redesign des
Wassily-Sessels, Aus: Fiell, Peter und Charlotte, Design des 20. Jahrhunderts, 2001, S. 114; Abb. 36: 
Günter Ücker, Nagelstuhl, Aus: Kulturreferat der Landeshauptstadt München (Hrsg.), Möbel als
Kunstobjekt, 1987, S. 26; Abb. 37: Peter Skubic, Arm bzw. Halsschmuck, Aus: Kunstforum
International, Bd. 66, S. 89; Abb. 38: Jasper Morrison, Fahrradlenker-Tisch, Aus: Baacke/ Brandes/
u.a. (Hrsg.): Design als Gegenstand, 1983, S. 129; Abb. 39: Axel Stumpf, Kumpel II, Aus: Albus/
Borngräber, Design Bilanz, 1992, Farbbild 35, Foto: Axel Stumpf; Abb. 40: Petrus Wandrey, Saw-
Table, Aus: Albus/ Borngräber, Design Bilanz, 1992, S. 27, Foto: Petrus Wandrey; Abb. 41: Freie
Klasse München, Buchstütze, Privatbesitz, Foto: Wolfgang Groh; Abb. 42: Stiletto, Consumers Rest,
Aus: Albus/ Borngräber, Design Bilanz, 1992, Farbabbildung 47, Foto: Idris Kolodziej; Abb. 43: Jörg
Hundertpfund/Sylvia Robeck, Mini und Maxi, Aus: Kunstforum International, Bd 99, S.103; Abb. 44:
Harlekin Geschenke GmbH, Schicki-Micki-Putzset, 1986, Aus: Harlekinäum, 1990, S. 109; Abb. 45:
Harlekin Geschenke GmbH, Nie-wieder Glas, 1986, Aus: Harlekinäum, 1990,  S. 165, Abb. 46:
Harlekinäum, Innenraumansicht, Aus: Harlekinäum – Das verrückteste Museum der Welt, Flyer; Abb.
47: Harlekinäum, Klassiker Galerie, Detail, Foto: Wilhelm Koch; Abb. 49: Werbegeschenke
Knotenkugelschreiber und Knotenlöffel, Foto: Wolfgang Groh; Abb. 52: George Maciunas, Hole in



359

Center Racket, Aus: Hendricks, J., Fluxus Codex, Gilbert und Lila Sileverman Collection, 1988, S. 357, 
Foto: Nancy Amello; Abb. 53: George Maciunas, Very soft Racket, Aus: Hendricks, J., Fluxus Codex,
Gilbert und Lila Sileverman Collection, 1988, S. 392, Foto: Nancy Amello; Abb. 54: George Brecht,
The Bottle – Bottleopener, Aus: Kunst in der Bundesrepublik Deutschland, 1945–1985, Ausst. Kat.
Nationalgalerie  Berlin, 1985, S. 300; Abb. 60: Jeff Koons, Newe Shelton Wet/Dry Double Decker,
Aus: Varnedoe/Gopnik, High and Low, München 1990, S. 307; Abb. 61: Heim Steinbach, Summamente
Negro, Aus: Kunstforum International, Bd. 91, S. 255; Abb. 65: Regina Möller, Katzenbaum, Prototyp
Version 1.G, Aus: Weibel, P. Kontext Kunst, Köln, 1994, S. 444, Foto: Angela Cumberbirch; Abb. 67:
Philippe Cazal, Collection, 1990, Aus: Kunstforum international Bd. 125, S. 79, Foto: Bruno Clergue;
Abb. 68: P.T.T.RED, Telefonbuchinstallation, Aus: Kunstforum International, Bd.125, S. 195; Abb. 69 
–71: Freie Klasse München, Scirocco Roadmovie, München, Künstlerwerkstatt Lothringerstraße, Foto: 
Edward Beyerle; Abb. 75: Tierfigur, Schülerarbeit, Aus: Trümper, H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und
Werkerziehung Bd. 1, 1953, S. 312, Foto: Curt Hoffmeister; Abb. 76: Tierfiguren, Schülerarbeiten,
Aus: Richter/ Rehermann, Werken und Schule, S. 161; Abb. 77: Tierfigur, Schülerarbeit, Aus: Trümper, 
H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und Werkerziehung Bd.1, 1953, S. 66,  Foto: Herbert Trümper; Abb.
78: Tierfigur, Schülerarbeit, Aus: Richter/ Rehermann, Werken und Schule, S. 59; Abb. 79: Roboter,
Schülerarbeit, Aus: Trümper, H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und Werkerziehung, Bd. 2, 1957, S. 324, 
Foto: Karl Klöckner; Abb. 80: Schale, Schülerarbeit, Aus: Trümper, H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und 
Werkerziehung Bd. 2, 1957, S. 263, Foto: Karl Klöckner; Abb. 81: Greifzange, Schülerarbeit, Aus:
Kaufmann/ Meyer (Hrsg.): Werkerziehung in der technischen Welt, 1967, S. 18, Foto: Karl Klöckner;
Abb. 82, 83, 84: Verfremdete Alltagsgegenstände, Schülerarbeiten, Aus: Blume, A., Gegenstand und
Verhalten, In: Kunst und Unterricht, Heft, 24, 1974, S: 36, 38; Abb. 85: Scheibenwischerschoner,
Schülerarbeit, Aus: Ehmer, Hermann, K., Ästhetische Erziehung und Alltag, 1979, S. 62; Abb. 86, 87:
Stuhlobjekte, Schülerarbeiten, Aus: Laute, H., Persönliche Stühle, In: Kunst und Unterricht, Heft 61, S. 
41; Abb. 88, 89: Buchobjekte, Schülerarbeiten, Aus: Müller, A., „Mein Buch ist nicht aus Pappe“, In:
Kunst und Unterricht, Heft 71, S. 47, 49; Abb. 90, 91: Verfremdetes Essbesteck, Schülerarbeiten,
Aus: Peter, M., Essbesteck – experimentell verfremdet, In: Kunst und Unterricht, Heft 68, S. 12; Abb. 
92, 93: Verfremdete Schuhe, Schülerarbeiten, Aus: Walch, J., Schuhe und Fenster, In: Kunst und
Unterricht, Heft 66, S. 17; Abb. 94: Recycling-Design, Schülerarbeit, Aus: Spitzer, K., Recycling-
Design, Möbel aus Abfallmaterial, In: Kunst und Unterricht, SH 1982, S. 71; Abb. 95, 96, 97:
Phantasiebrillen, Schülerarbeiten, Aus: Stehr, W., ’ne neue Brille für Elton John, In: Kunst und
Unterricht, Heft 104, S. 28; Abb. 98, 99: Banaldesign an Spülmittelflaschen, Schülerarbeiten, Aus:
Dreidoppel, H., Weichspüler. Produkt- und Banaldesign im Abitur, In: Kunst und Unterricht, Heft 104,
S. 20; Abb. 100, 101: Redesignte Stühle, Schülerarbeiten, Aus: Müller-Maurer, W., Offene
Lernprozesse im Schulalltag, In: Kunst und Unterricht, Heft 141, S. 34, 36; Abb. 102, 103:
Verfremdete Gegenstände; Schülerarbeiten, Aus: Andresen, H., Schmunzeldesign, In: Kunst und
Unterricht, Heft 189, S. 51; Abb. 104, 105: Studentenarbeiten, Aus: Selle, G., Der Gebrauch der
Sinne, 1988, S. 58, 61; Abb: 106: „Fred Feuersteins Frühstückstasse“ Schülerarbeit, Aus: Urlaß,
Mario, „Ich würde schon aus der Pelztasse trinken“, In: Kirchner/Kirschenmann, 1996, S. 9; Abb. 107: 
„Blue Planet On A Can“ Schülerarbeit, Aus. Maset, Pierangelo, Alltagsgegenstand und Kunstobjekt, in: 
Kunst und Unterricht, Heft 164, S. 50; Abb. 108, 109: Werbegrafiken, 2002



������������	
�����





�

���������	
�����
����
�����������	
��������
����������������
�����������������������������

�������������������������������������
���������������������� �����!"�����#��$����%"�

&�$�$�������

'��(�)*+)�,*%-.!*.�

���������/��#�����0��$���������������	�������	������������	����� ������������������

���1���2$��3� ��$����2$�������� �������2$���45�21� 6��1����

'��(�)*+)�,*%-7!*��

������%�����������������8���������9"��������:9���";��! ��������"#$��������5������2$�#���2$��

���������������

'��(�)*+)�,*%--.*!�

�����!����1��<�������2$*=$�����������%&����'%����������	���������	
����������������	�(�������

��
�)�*������%�������	����	������ �������+���������	����������+�
���������������,���	���

����	�

'��(�)*+)�,*%)!�*+�

�����+��>��#�0����2$��2$8���������/������8�=�����?$����8�@$���������2$���8���������9"��������

:9���";8�����������������:9���";8�@$��������/������:9���";��! ��������"#$���

�����5������2$�#���2$�����������������

'��(�)*+)�,*%)�!*-�

�����.���
�*A���1��?��21��-	������ ����*�%��	������. � ����������	���	���
�����

'��(�)*+)�,*%�!.*,�

�����,��A�B��0����������&�/����
�������
�����������	����������	�����"0��1���������	��

'��(�)*+)�,*%�+7*��

�����7��C����1��
�����-�/�����
�
�� ��'"234�"052)���'������ ��1������1�����������������#����


��������������$�������/�����2$1����������������

'��(�)*+)�,*%%),*+�

�����-��/��#����9D#����6�	����
��%��	�
	������������4������#��6��1���������������2$�#���2$���

C�� ������������#�����'����
���(���������<����2$�#������0��������������

<����2$�#����2$���1����

'��(�)*+!,.7*+..*��

�����)�����1���D$���������������6�7 ����>�������������A���
���2$�2$���
�����������1�������,%%�

'��(�)*+!,.7*,,%*7�

��������0�����������E*A���������
��� ����8����
���
�������$���������F������#��������/��1��

A�������>������+7+*�!�+�

'��(�)*+!,.7*-7,*-�

��������
�������A���1��������&�	����/��������+�
���
����������	���
���	�
�����9#��1���������	��

'��(�)*+!,.7*�,%*G�

�

��

�

� ��$ ����2$������2$$���������������1�������C�������

9�������H���C������0��93�A��2$���

%+!*�...!�*%%�����#�I���
�����"���

� 0�����
�����2$����������$�������7%%����#��������?�������555"���
�����"���


