Wolfgang Groh

Das verfremdete Objekt
in der Kunstpadagogik

Studien zur praktischen, dsthetischen
und padagogischen ZweckmaRigkeit

N

Herbert Utz Verlag - Miinchen



Kunstwissenschaften

Band 11

Zugl.: Diss., Miinchen, Univ., 2004

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de
abrufbar.

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschiitzt.

Die dadurch begriindeten Rechte, insbesondere die der Ubersetzung, des
Nachdrucks, der Entnahme von Abbildungen, der Wiedergabe auf photo-
mechanischem oder dhnlichem Wege und der Speicherung in Datenver-
arbeitungsanlagen bleiben — auch bei nur auszugsweiser Verwendung —
vorbehalten.

Copyright © Herbert Utz Verlag GmbH - 2005
ISBN 3-8316-0459-2
Printed in Germany

Herbert Utz Verlag GmbH, Miinchen
089-277791-00 - www.utzverlag.de



Inhalt

Einleitung

Erster Teil

1.1
1.2
1.3
1.4
1.5

2.1
2.2
2.3

3.2

3.3

Das verfremdete Objekt als Sonderform der Objektkunst

Die Objektkunst

Das verfremdete Objekt — eine Begriffshestimmung

Formen der Verfremdung

Abgrenzungsversuche

Die unscharfe Grenze: Das verfremdete Objekt als Designgegenstand

Die Intentionen der Verfremdung

Zur Begriffsgenese

Die Verfremdung als literarisches Verfahren: Sklovskij und Brecht

Die historischen Voraussetzungen fiir die Verfremdung von Alltagsgegenstanden
in der bildenden Kunst

Die Intentionen der Gegenstandsverfremdung in der Bildenden Kunst
Das verfremdete Objekt in vorsurrealistischer und surrealistischer Auspragung
Man Ray, Meret Oppenheim

Das verfremdete Objekt in der Kunst nach 1960

Nouveau Réalisme, Fluxus, Josef Beuys

Das verfremdete Objekt nach 1980

Georg Herold, Kontext Kunst, Kollektive Projekte

Zusammenfassung erster Teil

Zweiter Teil

5.

5.1
5.2
5.3

Das verfremdete Objekt als dsthetischer Gegenstand und Kunstwerk
Die Gegenstandswahrnehmung in natiirlich-praktischer Einstellung

Das verfremdete Objekt als dsthetischer Gegenstand

Das verfremdete Objekt als Kunstwerk

27

51

62

96

101



Die begriffliche Unbestimmbarkeit als Konstitutionsgrund des Kunstwerks
- drei Theoriekonzepte

6.1 Immanuel Kant: Das Kunstwerk als Ausdruck der @sthetischen Idee

6.2  Theodor W. Adorno: Die Konzeption der Negativitat

6.3  Jean F. Lyotard und Wolfgang Welsch: Ein Pladoyer fiir Pluralitét

1. Zusammenfassung zweiter Teil

Dritter Teil

8. Das Konzept der musischen Erziehung als mogliche Grundlage zur Einfiihrung
des verfremdeten Objekts

8.1 Die musische Kunsterziehung

8.2 Die musische Werkerziehung

8.3  Die technisch orientierte Werkerziehung

9. Das Konzept Kunstunterricht: Die Vermittlung immanenter Aspekte der Kunst

9.1 Kurt Staguhns Didaktik der Kunsterziehung

9.2 Reinhard Pfennig: Kunstunterricht in Orientierung an der modernen Kunst

9.3  Gunter Otto: Die Rationalisierung bildnerischer Prozesse

9.4  Das Konzept Kunstunterricht und die Gegenstandsverfremdung

10.  Visuelle Kommunikation und adsthetische Erziehung: Die Notwendigkeit einer
gesellschaftlichen Verdanderung und der Alltagsgegenstand als Objekt dieser
Erkenntnis

10.1  Das Konzept der Visuellen Kommunikation

10.2  Das Konzept asthetische Erziehung

10.3  Der kritisch emanzipatorische Unterricht und die Gegenstandsverfremdung

11.  Die Kreativitatsforschung und der Aspekt der Umgestaltung

11.1  Kreativitatsforschung und Kunstpadagogik

11.2  Die Umgestaltung

11.3  Zum Verhdltnis von Umgestaltung und Gegenstandsverfremdung

11.4  Kreativitatsforderung zwischen Umgestaltung und Gegenstandsverfremdung

12.  Das verfremdete Objekt als Resultat eines kritisch-reflexiven und subjektiv-
bediirfnisorientierten Gegenstandsbhezugs

12.1  Erste Unterrichtskonzepte zum verfremdeten Objekt

12.2  Asthetische Praxis als kritisch-erkennender Gegenstandsbezug

12.3  Das erneute Interesse an der Kunst und ihrem emanzipatorischen Potential

133

152

159

178

194

215

233



12.4

Die Entdeckung des individuellen Alltagslebens

12.5 Die Gegenstandsverfremdung als realistische und subjektzentrierte dsthetische
Praxisform
13.  Die Hochkonjunktur der Objektkunst und des verfremdeten Objekts als
Gegenstand von Unterricht Anfang der 80er Jahre 258
13.1  Die systematischen Analysen der Gattung Objektkunst
13.2  Die gattungsspezifische Relevanz der Objektkunst fiir eine dsthetische Praxis
13.3  Die praktischen Unterrichtskonzepte
13.4  Das verfremdete Objekt als padagogisches Mittel zur Erweiterung der
Bewusstseinsprozesse
14.  Gegenstandsverfremdung und Produktgestaltung 268
14.1  Das Verhaltnis von Kunst und Design als Thema der Kunstpadagogik
14.2  Die Gegenstandsverfremdung als Designmethode in der dsthetischen Praxis der
80er Jahre
14.3  Die Orientierung am radikalen Eklektizismus
14.4  Die Gegenstandsverfremdung als padagogisches Mittel der Designerziehung ist ein
unterrichtlich verordneter Anésthetizismus
15.  Kunstpddagogische Konzepte der 90er Jahre: Das verfremdete Objekt als
Spiegel asthetischer Rationalitat 281
15.1  Der Begriff der @sthetischen Rationalitat im didaktischen Diskurs
15.2  Das Interesse am spezifisch Asthetischen der Gegenwartskunst
15.3  Gert Selle: Asthetische Praxis als transrationales Handlungsfeld
15.4  Pierangelo Maset: Differenzdidaktik und &sthetische Operation
15.5  Das verfremdete Objekt als Mdglichkeitsform in offenen asthetischen Prozessen
16.  Zusammenfassung dritter Teil 298
Ausblick und Schluss 3N
Literaturverzeichnis 320

Abbildungsverzeichnis 358



Jch warf ihnen den Flaschentrockner und das Urinoir ins
Gesicht als eine Herausforderung, und jetzt bewundern sie es
als das asthetisch Schine.”

(Marcel Duchamp, zit. n. Richter, 1964, S. 211)

Jch habe ihnen den Bierkasten und den Nachttopf als
Herausforderung ins Gesicht geschmissen, und jetzt
bewundern sie sie wegen ihrer asthetischen Schonheit.”
(Marcel Duchamp, zit. n. Cohen/Taylor, 1977, S. 126)



Einleitung

Einordnung des Themas in den aktuellen Diskussionsstand

Die Auseinandersetzung mit dem Unbekannten im Bekannten, dem Fremden, der Fremdheit —
der des anderen wie der eigenen — hat in der Kunstpadagogik Konjunktur.' Dies nicht erst, seit
mit der Documenta 11 im Kontext der Globalisierung die Prasentation kiinstlerischer Positionen
aus postkolonialen Staaten zur Hinterfragung eines als iiberheblich angesehenen
«okzidentalistischen Diskurses” (Enwezor, 2002, S.13) der Moderne und ihrer Kunstpraktiken
herausfordern sollte. Gleichwohl wurden auch mit diesen als anti-hegemonial und kritisch
verstandenen Konzeptionen die immer wiederkehrenden Fragen beziiglich des Verhaltnisses von
Wahrnehmung und Gewohnheit, bzw. Irritation verbunden.?

Die in dieser Hinsicht entworfenen aktuellen didaktischen Ansatze der Kunstpéadagogik
kreisen um eine subjektorientierte und lebensgeschichtlich begriindete Erziehung. Sie
favorisieren eine asthetische Praxis als offenes Erfahrungsfeld fiir experimentelles und
selbstexploratives Handeln. Deutlicher Bezugspunkt ist dabei die Kunst. Durch den Vollzug
kunstnaher Prozesse und die daraus resultierenden bildlich-sinnhaften Materialisationen soll die
selbstbeziigliche Konfrontation des Lernenden mit dem Fremden als dem begrifflich nicht Fass-
baren, dem Nichtidentischen, ermdglicht werden. Diesen Anspruch formuliert Joachim Kettel
S0:

«Die (...) Kunstpadagogik der Selbstfremdheit bekennt sich eindeutig zur Kunst, wobei
nicht die Reproduktion des immer schon Bekannten, Identischen die Arbeit an und mit der
Kunst ausmacht. Erst durch die intensive asthetisch-kiinstlerische Selbstaussetzung, die
mit Prozessen der Offenheit, Unabgeschlossenheit und Unsicherheit arbeitet, wird das
Subjekt in weitgehend selbstorganisierten, selbstgesteuerten, experimentellen und hand-
lungsorientierten Prozessen mit dem Fremden, Anderen der Kunst, mit dem
Nichtidentischen konfrontiert.” (Kettel, 2001, S. 15 f. Herv. v. Kettel)

Eine solche Sichtweise der Kunst als Potential des Fremden gleicht der Auffassung Adornos,
der pragnant formulierte: ,Fremdheit zur Welt ist ein Moment der Kunst; wer anders als Frem-
des sie wahrnimmt, nimmt sie iiberhaupt nicht wahr.” (Adorno, 2000, S. 274) Adornos
Aussage im Rahmen seiner Theorie der modernen Kunst ist trotz aller nachmodernen
Bestrebungen aktuell geblieben. Er bezieht sie auf die Avantgarden der Moderne, deren

1 Vgl. hierzu: Lehmann, 1992; Maset, 1993a, 2001b; Kettel, 2001
In der allgemeinen Péadagogik beschéftigte sich Horst Rumpf in den 80er Jahren wiederholt mit dem Aspekt
der Fremdheit als Bedingung von Erfahrung und Lernen. Vgl. hierzu: Rumpf, 1985, 1986, 1987

2 Vgl. hierzu: Kunst und Unterricht, Heft 263/ 2002
Darin besonders: Wetzel, S. 12-15. Sie versteht u.a. das Fremde als Maglichkeit fiir ,Suchbewegungen nach
dem Eigenen.” (Ebd. S. 12)



Hervorbringungen aufgrund ihrer begrifflichen Unbestimmbarkeit er als Kriterium des Fremden
auffasste. Das Nichtidentische, Unbestimmbare hat bereits Kant in seiner Theorie des Schdnen
mit seinen Uberlegungen zur ,asthetischen Idee” als Kennzeichen der Kunst ausgebreitet. Es
wurde von Adorno und Lyotard als das Erhabene aktualisiert und stellt auch in ihren Theorien
die Konstitutionsbedingung fiir das dsthetische Objekt bzw. Kunstwerk dar.

Eine friihe Form der Auseinandersetzung mit der Dichotomie von Fremdheit und Gewohnheit
zeigt sich in der modernen Kunst in dem veranderten Blick auf die Dinge des Alltags. Die
«Erfindung” dessen, was man heute unter dem Begriff Objektkunst subsumiert durch Duchamp
und Picasso, waren erste Versuche, einer zunehmenden Routine des Blicks gegeniiber der
alltaglichen Dingwelt, begiinstigt durch die einsetzende Massenproduktion, entgegenzuwirken.

Das verfremdete Objekt, strenggenommen mit Man Rays protosurrealistischen Objekten
eingefiihrt, hatte ganz zentral die Bewusstmachung und Erweiterung des
Wahrnehmungsprozesses um eine individuelle imaginative Sinnkonstitution jenseits praktischer
Interessen zum Ziel. Es war von daher eine Werkform, die schon friih neben der
Sinneswahrnehmung auch die ,Sinnwahrnehmung”, wie sie Welsch fiir ein dsthetisches Denken
charakterisiert hat, einforderte. (Vgl. Welsch, 1993, S. 41 ff.) Dies deshalb, weil es als
spezifische Form einer inkompossiblen Dingkombination das Kriterium der Unbestimmbarkeit als
Bedingung fiir seine Konstitution als Kunstwerk offen vorfiihrt. Das verfremdete Objekt in der
Nachfolge der protosurrealistischen ~ Objekte Man Rays ist mit grdReren
Beliebtheitsschwankungen bis heute als Kunstform relevant geblieben, hat jedoch in
Uberschneidung mit dem Designbereich — in den meisten Féllen jedoch nur als Simulation —
wieder auf die Wahrnehmung und ihre Gewdhnung zuriickgewirkt.

Die Gegenstandsverfremdung als eines der Verfahren der Kunst, iiber die Auseinandersetzung
mit den Dingen des Alltags beim Betrachter Irritationen auszulosen und Fragestellungen zu
erdffnen, ist auch zu einem selbstverstandlichen Verfahren der Kunstpadagogik geworden. Im
Laufe seiner Entwicklung als ein solches wurde dabei der Blick auf Alltagsgegenstéande und
Alltagssituationen vielfaltig thematisiert. Aufgrund seiner langen Tradition auch in der Kunst-
padagogik ist das verfremdete Objekt jedoch im didaktischen Diskurs langst nicht mehr
thematisch. Dies deshalb, weil es mittlerweile nicht mehr als Unterrichtsgegenstand
«verordnet” wird, sondern als individuelle Setzung der Schiilerinnen und Schiiler die Konfronta-
tion mit dem Fremden erméglichen soll, deren Ziel die Exploration des eigenen Unbekannten ist.®

3 Vgl. hierzu: Blohm u.a., 2003

Ganz auf die Gegenstandsverfremdung hin auslegbar formuliert Blohm: ,Durch das selbststandige
Verkniipfen von Verbindungen zwischen génzlich unterschiedlichen bekannten Dingen, die miteinander véllig
neue Sinnkonstitutionen eingehen, erfinden und entdecken die Schiilerinnen und Schiiler auch etwas
Unbekanntes in und mit sich selbst.” (Ebd. S. 8)

Das Thema der Fremdheit wird gern mit ausgewahlten Beispielen von aktuellen Kunstwerken, die auf der
Verwendung oder Kopie von Alltagsgegensténden basieren, illustriert. Bevorzugt werden zur Zeit Arbeiten
von Fischli/WeiB, und Andreas Solominsky. (Vgl. Kunst und Unterricht, Heft 270/ 2003; Griitjen, 2003 )

10



In dieser Ausrichtung auf eine Stimulierung des eigenen Selbstbezugs durch rezeptives wie
produktives Handeln, wie es bereits in der dsthetischen Erziehung der 80er Jahre, jedoch mit
weniger deutlichem Kunstbezug gefordert wurde, kann der verfremdete Gegenstand sein
Wirkpotential entfalten.

So wie das Fremde, Unbekannte erneut in den Blick geraten ist, so auch der Begriff der
Operation. (Vgl. Maset, 2001a). Einer dsthetischen Operation eigen ist eine gewisse Offenheit
in den Zielsetzungen und Verfahrensweisen. Darin korreliert sie mit der selbstbeziiglichen
Auseinandersetzung mit dem Fremden. Fiir Maset birgt der Begriff der Operation beispielsweise
«die Mdglichkeit des Anderen und die Entfaltung von Differenz” (Maset, 2001, S. 16). In
solcher Weise hatte bereits Umberto Eco die padagogische Funktion moderner Poetiken
beschrieben. Was er ihnen beziiglich feststellt trifft ebenfalls auf die Formen der hildenden
Kunst der Moderne, wie etwa die Objektkunst zu. Bezogen auf die Auseinandersetzung mit
Kunst duBert er:

.l...) das praktische Handeln, das von diesem durch die Kunst hervorgerufenen Akt der
Bewusstwerdung ausgeht, wird, nachdem die Kunst eine neue Art, die Dinge zu erfassen
und zueinander in Beziehung zu setzen, angeregt hat, von der gleichsam in der Art eines
bedingten Reflexes erworbenen Vorstellung geleitet sein, daB ein System ordnen nicht
heiBen muB, ihm eine eindeutige Ordnung zu iiberlagern, die dann eng an eine geschicht-
lich bestimmte Konzeption gebunden ist, sondern darin bestehen kann, daR man operative
Modelle mit mehreren komplementéren Maglichkeiten, wie die Wissenschaft sie schon
ausarbeiten konnte, aufstellt; Modelle, die allein fahig zu sein scheinen, ein Erfassen der
Realitat, wie unsere Kultur sie hervorbringt, zu ermdglichen.” (Eco, 1973, S. 281)

Der eindeutigen Ordnung der faktisch gegebenen Welt wird die Moglichkeit alternativer
Ordnungsstiftungen entgegengesetzt, die keinem einheitlich strukturierten Weltganzen mehr
eingegliedert werden kdnnen. Voraussetzung um sich kontrafaktisch verhalten zu kdnnen, ist
dabei die Losung aus den géngigen Realitatsschablonen. Das verfremdete Objekt verweist auf
einen eigenen Modus der Wahrnehmung und damit der Sinnkonstitution. Es ist Ergebnis wie
Ausgangspunkt einer verdanderten Haltung zur Realitat und ermdglicht so jene ,komplementéren
Maglichkeiten” der Auseinandersetzung, wie Eco schreibt. Sie aufzuzeigen in ihrer kunstge-
schichtlichen, kunsttheoretischen wie kunstpadagogischen Entwicklung und Verflechtung hat
sich die Arbeit zum Ziel gesetzt. Damit beschreibt sie die Begriindungszusammenhénge, die dem
verfremdeten Objekt als Sonderform der Objektkunst, welche immerhin in den 90er Jahren als
«padagogisches Schliisselprinzip” (Maiwald, 1992, S. 15) deklariert wurde, zu einem gewissen
Ansehen verhalf.



Bemerkungen zur Bearbeitung des Themas

Das verfremdete Objekt, verstanden als Modell einer alternativen Ordnungsstiftung bedarf, um
seine Vereinnahmung in kunstpadagogischen Prozessen beleuchten zu kdnnen, einer
sorgfaltigen Befragung in phanomenaler wie kausaler Hinsicht. So werden in einem ersten Teil
zunachst die faktischen Gegebenheiten, die formalen Kriterien und Eigenschaften der
Objektkunst und des verfremdeten Objekts als einer ihrer Sonderformen, wie sie in der
kunstgeschichtlichen Literatur benannt und préasentiert werden, aufgezeigt. Daran schlieRt sich
die Beantwortung der Frage nach den historischen Griinden fiir die Entwicklung des
verfremdeten Objekts an. Da die damit zusammenhéangende anfangliche Theoriebildung aus dem
Bereich der Literatur und des Theaters stammt, wird in einem weiteren Schritt das Augenmerk
auf die individuellen Intentionen der bildenden Kiinstler zu richten sein, die der Produktion
verfremdeter Objekte deutlich verpflichtet waren und sind. Die Durchsicht nach intentionalen
Hinweisen zielt in gleichem MaRe auf Stellungnahmen von Kiinstlern wie von Kritikern und
Werkexegeten. Aus einem historischen Langsschnitt, der mit den ersten verfremdeten Objekten
Anfang der 20er Jahre des letzten Jahrhunderts beginnt und in den 90ern endet, kann induktiv
eine generalisierende ,Basisintention” in unterschiedlicher historischer Einfarbung und
Fokusierung ausgemacht werden. Der Gefahr des Reduktionismus, der eine gewisse Bandbreite
von Intentionen und Wirkungsabsichten ausblendet, um so die aufgrund des
Erkenntnisinteresses fiir relevant erscheinenden Intentionen herausfiltern zu kdnnen, wurde auf
der einen Seite versucht durch eine Vielzahl von Statements zu entgehen, liegt aber bis zu
einem gewissen Grad letztlich auch im Anspruch auf Erkenntnis begriindet.

Das Interesse der Kiinstler an einer verfremdenden Dingwahrnehmung und Handlungsorien-
tierung steht quer zur traditionellen kiinstlerischen Orientierung, der Formulierung dsthetischer
Qualitaten als basale Wirkkonstituenten fiir &sthetische Werturteile, entsprechend der
Kategorie der Schdnheit. Auf die im ersten Teil vollzogene grundsatzliche Klarung phanomenaler
und kausaler Fragen folgt daher im zweiten Teil eine Strukturanalyse des verfremdeten Objekts
und seiner Konzeption als Realisat eines alternativen (&sthetischen) Wahrnehmungsmodus, der
die Funktionsindifferenz von bekannten Alltagsgegenstanden (bezogen auf ihren urspriinglichen
praktischen Gebrauch) aufgrund darauf zielender spezifischer Veranderungen als qualitatives
Moment und asthetische Kategorie zur Grundlage nimmt.

Dabei wird zunachst auf die phanomenologische Deskriptionen der alltaglichen Gegens-
tandswahrnehmung (Husserl) wie der Wahrnehmung spezifischer Gestaltqualitdten als
asthetisches Erlebnis (Ingarden) zuriickgegriffen, die als Basismodelle den Boden bereiten, um
den Wechsel des Wahrnehmungsmodus transparent machen zu konnen. Die Frage nach den mit
der Konstitution eines verfremdeten Objekts korrelierenden Bewusstseinsakten bzw. dstheti-
schen Erfahrungen findet in einem weiteren Schritt Beantwortung. Dabei werden die
unterschiedlichen Rationalitétstypen in der Erfahrung des Asthetischen, wie sie exemplarisch



Erster Teil






1. Das verfremdete Objekt als Sonderform der Objektkunst
1.1  Die Objektkunst

Seit Beginn des 20. Jahrhunderts haben sich die Gattungen und Disziplinen der Kunst
zunehmend spezialisiert, genauso aber auch ihre Grenzen gegeneinander und gegen andere
kiinstlerische und auBerkiinstlerische Bereiche verschoben und gedffnet. Die Entgrenzung der
Kunst &uRert sich in einer Doppelbewegung, die die Tendenz zur Expansion wie zur Reduktion
umfasst. (Vgl. Hoffmann, 1972, S. 8 f. ) Die Expansion zeigt sich besonders in der Verwendung
neuer Materialien, aber auch, und dies steht damit in nicht unwesentlichem Zusammenhang, in
der Uberschreitung der Grenze zur realen Wirklichkeit. Der Alltag als vormals nichtkiinstleri-
scher Bereich wird in die Kunst hereingeholt. Den so entstandenen Kunstwerken eigen ist ein
gesteigerter Wirklichkeitscharakter. Besonders eindringlich erfolgte diese Grenzverschleifung
im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts durch die unmittelbare Verwendung von
Alltagsgegenstéanden zur Realisierung kiinstlerischer Intentionen. Dabei wurde der Gegenstand
seiner urspriinglichen Bestimmung enthoben, iiberarbeitet oder in neue Kombinationen
eingebracht und so in den Kunstkontext gestellt. Dieser verdnderte, kiinstlerische Zugriff auf
die Gegenstande des Alltags fiihrte zu Ergebnissen, die in kunstwissenschaftlicher Terminologie
als Objekte bezeichnet werden.

In der kunstwissenschaftlichen Literatur ist jedoch die Willkiir in der Verwendung des
Begriffs Objekt groR. (Vgl. Pickel, 1995, S. 11 f.) Der Objektbegriff im Kunstkontext wird be-
reits im Surrealismus fiir Kunstwerke benutzt, die auf dem Einsatz von realen
Alitagsgegenstéanden beruhen, wodurch die Bezeichnung surrealistisches Objekt von vornherein
eine gewisse Figenstandigkeit erfahren hat'® Im Sinne einer kiinstlerische Kategorie taucht der
Begriff Objekt erstmals 1954 auf, als das Institute of Contemporary Art in London eine
Ausstellung unter dem Titel Collages and Objects zeigte. Damit war der Begriff Objekt zur
Bezeichnung einer neuen Kunstwerkform eingefiihrt. Wahrend in der deutschsprachigen Fachli-
teratur Udo Kultermann 1968 noch vorsichtig den Begriff ,Objektgestaltungen” verwendet
(Kultermann, 1968, S. 92), bezeichnet Willy Rotzler dann im Katalog zu der 1970 in Niirnberg
von Harald Szeemann konzipierten und gezeigten Ausstellung Jas Ding als Objekt die Objekt-
kunst als eine neue, selbstandige Kunstgattung: ,Zwischen Malerei und Plastik siedelt sich eine
»Objektkunst« an mit vielen Ubergangsstufen zur einen wie zur anderen Gattung hin.” (Rotzler,
1970, 0.p., S. 8)

15  Die erste Klassifizierung surrealistischer Objekte versuchte Dali 1931 in der surrealistischen Zeitschrift Le
Surréalisme au service de la Revolution Nr. 3. Er stellte eine Aufzéhlung surrealistischer Objekte zusammen,
deren Bezeichnungen sich jedoch nicht durchgesetzt haben. Seine in dem Artikel abgebildete Arbeit aus dem
Jahr 1931 trégt den Titel Objet scatalogique a fonctionnement symbolique (obszdnes Objekt mit symboli-
scher Funktion). (Vgl. Dali, 1974, S. 159 ff.) Riickblickend spricht er ,vom »surrealistischen Objekt« — dem
irrationalen Objekt” als ,mein Schlagwort” (Vgl. Dali, 1984, S. 384).

27



Der Begriff Objekt wird in der Konzeption der Niirnberger Ausstellung auf Gegenstande
bezogen, die nicht in Bildern gespiegelt werden, sondern real existieren und damit nicht nur an-
schaulich sondern auch materiell greifbar sind. Fiir den Objektbegriff ist damit die materielle
Dimension entscheidend, die ja auch im urspriinglichen Wortsinn von Objekt als ein dem Subjekt
Entgegengeworfenes enthalten ist. (Vgl. Einleitung) Diese materielle Komponente betont Rotzler
1975 noch mit dem Begriff ,Realobjekt” (Rotzler, 1975, S. 15). Das Realobjekt ist der
wvorfabrizierte, auBerhalb der Kunst entstandene, zum Kunstwerk erklarte, oder ins Kunstwerk
eingebaute Gegenstand” (Ebd.). Picassos Arbeit Absinthglas [Abb. 1] aus dem Jahr 1914 mar-
kiert fiir Rotzler den Beginn der Objektkunst, denn hier wird ein seriell gefertigter Gegenstand,
ein Loffel unverandert in ein aus den traditionellen Werkstoffen Ton bzw. Bronze hergestelltes
Ensemble von Gegenstandsnachbildungen eingefiigt. Dies erfolgt so, dass die ,Bewahrung des
Eigenwertes in einem umgebenden Zusammenhang” (Ebd. S. 20) gegeben ist.'®

Die entscheidenden Kriterien der Objektkunst sind also das Einbringen eines oder mehrerer
bereits real existierender Gegenstande in einen Werkzusammenhang und die Bewahrung ihres
Eigenwertes, gerade auch dann, wenn der Gegenstand nur Teil eines plastischen Ganzen ist.
Als Eigenwert ist die urspriingliche materiale, vor allem aber formale Beschaffenheit des
Gegenstandes zu verstehen, die bei der Betrachtung des Kunstwerks préasent bleibt. Durch
diese offensichtliche Uberschneidung von realem Objekt und Kunstobjekt, diese Konfrontation
verschiedener Realitatsebenen, erhalten die Werke der Objektkunst ihre Spannung.

Karin Pickel weist nach, dass genau dieses Kriterium der Eigenwertigkeit die Objektkunst
als eigenstandige Kunstgattung von der modernen Skulptur des friihen 20. Jahrhunderts unter-
scheidet, obwohl gerade auch im Futurismus und Konstruktivismus die Verwendung neuer
Materialien proklamiert wird. (Vgl. Pickel, 1995, S. 47 ff.) Fallt also die Eigenwertigkeit der
eingebrachten Alltagsgegenstande weg zugunsten eines iibergeordneten Formzusammenhangs,
so benutzt der Kiinstler in diesem Fall ,lediglich »zeitgendssisches« Material, um seine Skulptur
zu formen” (Ebd. S. 83), ganz wie es die Protagonisten der neuen Skulptur gefordert hatten."”
In Abgrenzung zu den modernen Skulpturen definiert Karin Pickel ein Objekt in der bildenden
Kunst folgendermaRen:

16 Das Absinthglas ist in gewisser Weise die Weiterfiihrung der kubistischen Collage in den Bereich der Plastik,
stellt aber in einem entscheidenden Punkt doch einen Bruch dar. Die parallel zu den Collagen entstandenen
Skulpturen bestehen aus verschiedenen, miteinander kombinierten Materialien wie Blech, Draht, Faden, Kar-
ton Holz usw. So fertigte Picasso etwa aus dem Blech einer Dose und Draht die kubistische Plastik einer
Gitarre (La guitare, 1912). Ganz im Sinne der Collage wurde hier eine aufgeschnittene Blechdose verwendet,
die in ihrem Eigenwert hinter der Gesamtgestalt zuriicktritt. Aufgrund der zylindrischen Form wurde die
Blechdose zur Imitation des Schallochs eingesetzt. Im Absinthglas dagegen wird, wie erwahnt, der Alltags-
gegenstand unversehrt in ein modelliertes Formganzes eingefiigt.

17 Andreas Franzke beschreibt dagegen die futuristischen Plastiken Giacomo Ballas nicht als abstrakte
Plastiken, sondern als die ersten ,gegenstandslosen Objekte in Italien” (Franzke, 2000, S. 55).

28



+Ein Objekt ist ein dreidimensionales, reales alltdgliches Ding, das nicht vom Kiinstler
selbst gefertigt, sondern vorgefunden wurde. Dieser Gegenstand kann auch fragmentiert
bzw. das Objekt kann aus Ding-Teilen beliebig kombiniert sein. Wichtig ist, daB es sich
um kunstfremdes Material handelt, das allerdings im Kunstkontext seinen Eigenwert
beibehalten muR. Aufgrund seiner Préfabrikation und beliebiger Kombinations-
moglichkeiten ist ein Objekt ein Unikat.” (Pickel, 1995, S. 23)

Pickels Bemiihungen, die Objektkunst als eigene Gattung zu etablieren und ihr Abgrenzungsver-
such zu erweiterten Tendenzen der modernen Skulptur lasst sich als Antwort auf Rotzlers
Aussage verstehen, die er 14 Jahre nach Erscheinen seines Standardwerkes zur Objektkunst
noch duBerte, wonach sein ,mit einigem Zdgern” eingefiihrter Begriff der Objektkunst zu einer
«schillernden Sachbezeichnung” (Rotzler, 1986, S. 36) geworden war.

1.2 Das verfremdete Objekt - eine Begriffshestimmung

Die Verwendung von realen Gegenstanden in der Kunst bedeutet nicht, dass der Einsatz in
jedem Fall in einer verfremdenden Absicht geschah. Dessen ungeachtet erfolgte aber eine not-
wendige Differenzierung der Objektkunst und die Klassifizierung bestimmter Objekte bzw.
Gegenstande als verfremdet bis in jiingste Zeit nicht, so dass der Begriff der Verfremdung in
der kunstwissenschaftlichen Literatur als ,methodisch exakter Begriff” (Batz, 1997 S. 44)
lange nicht existierte.' Eine iibergreifende Definition leistet das Lexikon der Kunst, das die
Verfremdung beschreibt als eine ,seit den 1920er Jahren in Literatur und Theater, Film,
Photomontage und bild. Kunst genutzte, mit Widerspriichen, Kontrastsetzungen, Irritierung u.a.
operierende, desillusionierende, neuartige und in der bild. Kunst visuell-rhetorische Methode und
Technik (...)." (Lexikon der Kunst, 1994)

Mit eindeutigem Bezug auf die bildende Kunst wird die Methode der Verfremdung in stark
divergierenden Aussagen charakterisiert. Unter wirkungsasthetischen Gesichtspunkten
beurteilt beispielsweise Peter Biirger die Verfremdung doch sehr willkiirlich als ein Verfahren,
das auf Kunstwerke aller Gattungen des 20. Jahrhunderts angewendet werden kann,
vorausgesetzt sie erfiillen die Bedingung, dass bei ihnen ,der Schock des Rezipienten zum
obersten Prinzip kiinstlerischer Intention wird. Indem damit die Verfremdung tatsachlich zum
beherrschenden kiinstlerischen Verfahren wird, kann sie auch als allgemeine Kategorie erkannt
werden.” (Biirger, 1974, S. 24) Eine solche pauschalisierende Gleichsetzung der Verfremdung
mit einer Schockwirkung beim Rezipienten ist so unspezifisch, dass sie als Basis fiir eine

18  Soist selbst in den neuesten Auflagen sowohl im Brockhaus Kunst, wie auch in DuMonts Kunstlexikon des
20. Jahrhunderts weder der Begriff ,Verfremdung” noch ,verfremdetes Objekt” oder ,verfremdeter
Gegenstand” verzeichnet. (Vgl. Thomas, 2000, Der Brockhaus Kunst, 2001)

29



Konkretisierung des Verfremdungsbegriffs nicht taugt. Ebenfalls wirkungsasthetisch intendiert
ist die Definition im Lexikon der Asthetik. Hier wird die Verfremdung verstanden als
Jkiinstlerisches Verfahren, Vertrautes und Bekanntes fremd, unbegreiflich, wunderbar oder
unheimlich erscheinen zu lassen.” (Henckmann/Lotter, 1992, S. 249)

Es gibt jedoch auch Ansétze, die den Begriff Verfremdung nur auf die Objektkunst beziehen.
Dabei findet er Verwendung bei unterschiedlichsten Werken, wird aber immer auf die techni-
schen Verfahren des Gegenstandseinsatzes im oder als Werk bezogen. Versucht man einen
systematischen Ansatz zu finden, nach der die Gegenstande als verfremdet klassifiziert
werden, so ist ein solcher in einem GroRteil der Literatur nicht feststellbar.

Die ersten Systematisierungsversuche zur Objektkunst finden erst Ende der 60er Jahre
statt. Kultermann versieht 1968 ein Kapitel seines Buches mit dem Titel: ,Die Magie der
Dinge” (Vgl. Kultermann, 1968, S. 92 ff.) In diesem unsystematischen Uberblick iiber die
damals aktuellen Werke der Objektkunst versucht er bereits das Phanomen der
Gegenstandsverfremdung zu fassen, auch wenn, wie zu zeigen sein wird, das von ihm gewahlte
Beispiel gerade kein verfremdeter Gegenstand ist. Er schreibt:

.Bei neuen Objektgestaltungen kommt es im wesentlichen auf Vorgefundenes,
Vorfixiertes, Vorfabriziertes an. (...) Die Objekte des taglichen Gebrauchs haben ihre Ge-
schichte und haben auch dann noch eine spezifische Wirkungsform, wenn sie ihre
urspriingliche Funktion verloren haben. Sie sind Relikte des menschlichen Lebens und
behalten diesen Charakter auch dann, wenn sie in ihrem Wesen fremde, neue Zusammen-
hénge eingeordnet werden. Picassos ,Stierkopf” von 1942 ist ein friihes typisches
Beispiel fiir diese Art der Verfremdung banaler Alltagsgegenstande (...).“ (Ebd.)

Rotzlers 1969 in der Zeitschrift OU verdffentlichter Beitrag ist die erste deutschsprachige
Chronologie zur Objektkunst. Hier ist mehrfach der Begriff der Verfremdung gebraucht, aber in
sehr unspezifischer Weise. So beurteilt er Picassos Kunstgriff beim Absinthglas als ,verfrem-
dendes Vorgehen” (Rotzler, 1969, S. 640) und die surrealistischen Objekte bezeichnet er als
«eine »verfremdende« Kombination mit anderen Objekten und Materialien” (Ebd. S. 645). Auch
Rotzler geht auf Picassos Stierkopf [Abb. 2] ein. Fiir ihn ist es primér das Faktum, dass Picasso
die kombinierten Alltagsgegensténde in Bronze gieRen lieR, das als Verfremdung zu verstehen
ist: ,Dadurch (durch den Abguss W.G.) wird nicht nur das urspriingliche, gefundene Objekt in
seinem Zwecksinn, sondern auch in einem zweiten Arbeitsprozess, in seinem Materialcharakter
verfremdet.” (Ebd. S. 656) Ahnlich wie Kultermann erwihnt auch Rotzler hier die Negation der
urspriinglichen Funktion des Gegenstandes als ein Kriterium der Verfremdung. In seinem Artikel
im Katalog zur Ausstellung Das Ding als Objekt fasst er aber ebenfalls Duchamps Verfahren,
Dinge zu Kunstwerken zu erklaren, als Verfremdung auf (Vgl. Rotzler, 1972, 0.p. S. 8). Rotzler

30



Zweiter Teil






b.  Das verfremdete Objekt als dsthetischer Gegenstand und Kunstwerk

Die Verfremdung eines Alltagsgegenstands als  Ausdruck einer differenziellen
Zweckorientierung zu dessen gewohntem praktischen Gebrauchswert'"'ist in den aufgezeigten
Féllen Grundlage fiir den Sprung hin zu einem in praktischer Hinsicht indifferenten aber
bedeutungsvollen und damit auf spezifische Wahrnehmungsleistungen angelegten dsthetischen
Objekt. Der Begriff des Asthetischen ist hier enger zu fassen als in dem weiten Sinne seiner
griechischen Bedeutungsgeschichte, nach der aisthesis die sinnliche Wahrnehmung allgemein,
d.h. alles was die Sinne beschaftigt und in uns Empfindungen und Gefiihle entstehen lasst, die
pragend auf unser Bewusstsein sich auswirken, bezeichnet. Ihn zu spezifizieren ist notwendig,
damit er sich in Korrelation zum verfremdeten Objekt behaupten lasst.

Bereits in seinem 1936 verfassten Aufsatz Asthetische Funktion, Norm und sthetischer Wert
als soziale Fakten konzipierte Jan Mukarovsky als ein Hauptvertreter einer strukturalistischen
Asthetik eine Theorie, in der eben die sthetischen Objekte aufgrund ihrer Struktur Tréger einer
asthetischen Funktion sind. (Vgl. Mukarovsky, 1978, S. 7 - 113) Zur Klarung des zentralen
Begriffs der asthetischen Funktion und der durch sie hervorgebrachten asthetischen Wirkung
der Dinge, stellt Mukarovsky eine grundlegende Untersuchung der Einstellungen der Menschen
zur Wirklichkeit an. Fiir ihn ist der Mensch in der Lage unterschiedliche Einstellungen zur Wirk-
lichkeit einzunehmen. Er unterscheidet als vier Grundeinstellungen die theoretische, die prakti-
sche, die magisch religidse und die dsthetische Grundeinstellung.'®

Wahrend in theoretischer Einstellung versucht wird ein rationales Bild der Welt und ihrer
Dinge zu gewinnen, indem die Wirklichkeit begrifflich auf allgemeine Zusammenhénge hin sys-
tematisiert wird, ist die praktische Einstellung gekennzeichnet durch die direkte Einwirkung auf

101  Hier muss gesagt werden, dass auch Alltagsgegensténde, trotz Zweckfixierung Nutzungsspielraume lassen

und dies sowohl in praktisch funktionaler wie symbolischer Hinsicht. Zunéchst kann ein Feuerzeug genauso
als Flaschendffner dienen wie ein Zollstock. Zum Kratzen des Riickens ist letzterer besser geeignet als
Feuerzeug und Flasche. In die dafiir vorgesehene Tasche der Arbeitshose gesteckt weist er auf die
Fertigkeiten des Trégers hin.
Vgl. hierzu auch Boesch, 1983. Er untersucht unter handlungstheoretischen Gesichtspunkten die
Gegenstande in Hinblick auf ihre kommunizierbaren Bedeutungen. Diese verfiigen iiber objektiv-formale und
subjektiv-funktionale Bedeutungen, die zu einem ,Bedeutungsnetz” verbunden sind, aus dem die Wahrneh-
mungen der Subjekte schopfen. In diesem Zusammenhang aufschlussreich sind die Schilderungen zu den
unterschiedlichen Bedeutungen des Besens, die als kulturelle Konnotationen meist rituelle Handlungsformen
begriindeten. (Vgl. ebd. S. 40-55)

102 Diese Grundeinstellungen sind nicht als statisch fest und in reiner Form existierend zu denken. Sie sind
historischen Veranderungen unterworfen, die durch unterschiedlich intensive Abgrenzungs- und Verschmel-
zungsprozesse Einstellungsvariationen bedingen. Kvetoslav Chvatik weist darauf hin, dass vor allem
aufgrund der gesellschaftlich-historischen Differenzierungsprozesse, die mit der Wende zum 19. Jahrhundert
voll zur Entfaltung kamen, auch weitere Einstellungen denkbar sind, wie die erotische, spielerische,
dkonomische u.a. (Vgl. Chvatik, 1987, S. 38)

101



die Wirklichkeit zum Zwecke der Lebenserhaltung. Die Gegenstande sind in praktischer Einstel-
lung Tréager bestimmter Merkmale, die zur Erreichung eines bestimmten Ziels notwendig sind.
So verweist der Gebrauchsgegenstand in praktischer Einstellung als Zeichen auf seine
Funktion, iiber die gesellschaftlicher Konsens besteht, also auf sich selbst und seine praktische
Wirkung. AuBer der Niitzlichkeit der Gegenstdnde sind andere potentielle Eigenschaften in
dieser Einstellung nicht weiter relevant.

Die magisch religiose Einstellung ist auf auRerhalb der erkennbaren Welt liegende Krafte
gerichtet, die in Zeichen und Chiffren reprasentiert werden. Auch die dsthetische Einstellung ist
auf ein zeichenhaftes Verstandnis angelegt. Doch bezieht sich dieses Verstandnis auf das Ver-
héltnis des Menschen zu sich und seiner Welt. Die dsthetische Einstellung unterscheidet sich
dabei von der praktischen fundamental. In der asthetischen Einstellung wird der Gegenstand
statt zu dem Tréger einer praktischen Funktion zu dem Tréger einer asthetischen Funktion. Da-
mit werden alle anderen Funktionen fiir die Zeitdauer der asthetischen Einstellung
bedeutungslos. Einzig relevant ist die Funktion des Gegenstandes, als asthetisches Zeichen zu
fungieren, d.h. iiber seine Zweckhaftigkeit hinaus rezipiert und mit spezifischen Bedeutungen
belegt zu werden. Dies meint Mukarovsky, wenn er schreibt: ,(...) die dsthetische Funktion
verwandelt alles, was sie beriihrt in ein Zeichen.” ( Mukarovsky, 1971, S. 70) Die Zeichen-
struktur des asthetischen Objekts wird so zur basalen Notwendigkeit seines potentiellen Sinns,
der erst konstituiert werden muss. Diese Bedeutungszuschreibungen sind Akte des
Betrachters, wodurch dieser erst den Gegenstand als #sthetisches Objekt aktiv realisiert.'®

Ebenfalls einer strukturalen Asthetik in semiotischer Perspektive verhaftet, und damit die
Uberlegungen Mukarovskys weiterdenkend, versteht Kvetoslav Chvatik die #sthetische Ein-
stellung als ,das verfremdende Sehen der Dinge” (Chvatik, 1987, S. 50). Die Abhéangigkeit der
asthetischen Funktion vom verfremdenden Sehen charakterisiert er noch pragnanter, wenn er
von der ,asthetischen Verfremdung" spricht.'® Dazu stellt er fest:

.Die dsthetische Verfremdung, die sich in der &sthetischen Einstellung durch die
Herausldsung der Dinge und des Materials aus ihren praktischen Funktionszusammenhan-
gen realisiert, verwandelt die Dinge in Zeichen und stellt sie in einen neuen
Bedeutungskontext, d.h. in eine intentional integrierte Struktur von Zeichen und den von
ihnen getragenen Bedeutungen. In der Dynamik der Zeichenstruktur entsteht eine neue
kiinstlerische Bedeutung des Werkes, eine durch die Gestaltaktivitat und durch die Aktivi-
tat des Schopfers und des Rezipienten hervorgebrachte Bedeutung.” (Ebd. S. 49,
Hervorh. v. Chvatik)

103  Zur allgemeinen Theorie des dsthetischen Zeichens: Vgl. auch Holz, 1996, S. 234 ff.
104  Bubner spricht in diesem Zusammenhang von der Kunst, als einem Objekt mit &sthetischer Funktion, die ein
Jkalkuliertes Befremden” bietet. (Bubner, 1989, S. 45)

102



Die @sthetische Verfremdung lasst sich sowohl in produktiver wie in rezeptiver Hinsicht als eine
in asthetischer Einstellung vorgenommene Handlung verstehen, aus der auf der Basis eines ima-
ginativen ,Entwerfens®, einer alternativen Bedeutungszuschreibung des materiell Gegebenen,
eine neue, asthetische Zeichenstruktur entsteht. Sie ist das Ergebnis aktiver und alternativer
Sinnbildungsversuche des Kiinstlers, iiber die dieser in Kommunikation mit den Rezipienten tritt.
Demnach fiihrt durch diese visualisierte Sinntransformation der materialisierte Gegenstand
paradigmatisch seine dsthetische Funktion vor.

Aktiven Anteil an der Konstitution eines dsthetischen Objekts entsprechend dieser Theorie
hat der Kiinstler durch spezifische Formungsaktivitaten an real gegebenen Gegenstanden oder
bestimmten Materialien. Die dadurch erzielten Gestaltqualitaten sind es, die einen Gegenstand
offensichtlich préadestinieren fiir die Einstellungsmodifikation des Rezipienten hin zu seiner
Sichtweise in dsthetischer Perspektive, durch die er nicht nur in seiner materiellen Dinglichkeit
wahrgenommen, sondern mit spezifischen Sinnhorizonten belegt wird.

Die Gegenstandsverfremdung zielt ab auf die Negation der Niitzlichkeit des alltaglichen
Gebrauchsgegenstandes. Damit die gezielte Negation der gewohnten praktischen Funktion als
Handlung mit einem spezifischen Wert beurteilt werden kann, ist eine Einstellungsmodifikation
des Handelnden, wie spater auch des Betrachtenden, beziiglich der Dingwelt Voraussetzung.
Statt einer praktisch zweckorientierten Einstellung ist eine asthetische Einstellung zum ver-
fremdeten Gegenstand die Voraussetzung, um ihn als dsthetisches Objekt konstituieren zu
kdnnen.

Um zu klaren, ob die asthetische Einstellung der relevante Modus fiir die Produktion und
Rezeption eines verfremdeten Gegenstands ist, muss an dieser Stelle zunachst untersucht wer-
den, was genau passiert, wenn ein Gegenstand verfremdet und dieser dann vom Rezipienten
wahrgenommen wird. Dazu miissen folgende Fragen beantwortet werden:

a. Was ist die wahrnehmungsmaRige Voraussetzung fiir eine Einstellungsmodifikation hin zur
asthetischen Einstellung, d.h. wird die dsthetische Funktion tatsachlich iiber Gestaltqualitaten
als Dominante gesetzt oder erkannt?

b. Welcher Art sind genau die mit dieser Einstellungsmodifikation vollzogenen
Bewusstseinsakte, die den verfremdeten Gegenstand als dsthetisches Objekt konstituieren?

c. Wieso st ausgerechnet der verfremdete Gegenstand in der Lage eine
Einstellungsmodifikation zu bewirken, d.h. kognitive Handlungen zu initiieren durch die er als
asthetisches Objekt konstituiert wird?

Um anhand dieser Fragen das Verhaltnis von asthetischer Funktion, bzw. asthetischer

Einstellung und Gegenstandsverfremdung durchleuchten zu konnen, ist zunachst ein Rekurs auf
die Struktur der Wahrnehmung erforderlich.

103



5.1 Die Gegenstandswahrnehmung in natiirlich-praktischer Einstellung

Die Tatsache, dass die Welt dem Menschen in gestalthaften Formen und Ordnungen erscheint,
bedeutet, dass Wahrnehmungen aus Elementarempfindungen, d.h. sensorischen Reizungen der
Sinnesorgane durch die AuBenwelt bestehen. Diese Reize verursachen neuronale Signale, die
zum Gehirn geleitet und dort gedeutet und bewertet, d.h ,ausgelegt” werden. Es ist also, als ob
unser Nervensystem nach einer richtigen Interpretation der elektrischen Impulse sucht und eine
Welt zur Erscheinung bringt, die wir sinnlich zu erleben scheinen, die tatsachlich aber nur ein
Konstrukt des Gehirns ist. Auszugehen ist dabei aber von der Annahme, dass bereits etwas
existent ist, das dem Wahrnehmenden in einer besonderen Art gegeben sein muss, damit er es
erkennen kann. Dieses hier angesprochene Theorierudiment, wie es dem radikalen Konstrukti-
vismus zugrunde liegt, beruht also auf der Vorstellung, nach der das Erkennen nicht als Refle-
xion eines wahrgenommenen Bildes der sichtbaren Wirklichkeit im Sinne einer real existenten
AuBenwelt zu verstehen ist. Vielmehr entspricht die sichtbare Welt unserer subjektiven Ausle-
gung, sie ist damit eine ,kognitive Welt” (Roth, 1987, S. 236 ff.)." Entsprechend konstatiert
beispielsweise Roth in den 80ern des letzten Jahrhunderts: ,So sehen wir nicht mit dem Auge,
sondern mit, oder besser in den visuellen Zentren des Gehirns (...) Wahrnehmung ist demnach
Bedeutungszuweisung zu an sich bedeutungsfreien neuronalen Prozessen, ist Konstruktion und
Interpretation.” (Roth, 1986, S. 14)

Da das Gehirn bei der Bedeutungszuweisung auf der Grundlage friiherer Erfahrungen
operiert, ist es gar nicht in der Lage, Wirklichkeit als solche abzubilden. Roth spricht davon,
dass es selbstreferentiell operiert. Die sichthare Welt ist somit die individuelle Erfahrungswirk-
lichkeit. Die Bedeutungszuweisung als Strukturierung von Reizmustern erfolgt dabei nach
Prinzipien, wie sie die Gestaltpsychologie in ihren GesetzmaRigkeiten formuliert hat. (Vgl.
Metzger, 1953, 1986)'®

Zur Durchleuchtung des Wahrnehmungsprozesses eines verfremdeten Gegenstands wird hier
zuriickgegangen auf eine Theorie, deren Interesse von vornherein der Wahrnehmung als einer
spezifischen Art des intentionalen Bezogenseins auf Gegenstande gilt, die also nicht normativ
vom Objekt her argumentiert, sondern von einer Wahrnehmung in wechselseitiger Abhangigkeit
von subjektiver Erfahrung und Gestaltkriterien ausgeht. Hier ist es die phanomenologische

105  Roth unterscheidet zwischen der materiellen, realen Welt des Gehirns, dem Zellhaufen, das eine ,kognitive(n)
Gesamtwelt” (Roth, 1987, S. 238) erzeugt. Die kognitive Gesamtwelt gliedert er in eine Umwelt, eine Kor-
perwelt und eine Ich-Welt. Dazu stellt er fest: ,Diese kognitive Welt ist dadurch, daB sie in bezug auf ihre
eigenen Teilbereiche konstituiert und definiert ist, in sich abgeschlossen. Dies ist die Wirklichkeit, in der wir
existieren und von der wir ein Teil sind. Insofern stehen wir ihr nicht gegeniiber, sondern sie geht durch uns
hindurch.” (Ebd. S. 253)

106 Eine kurze Zusammenfassung der GesetzmaRigkeiten zur Strukturierung von Reizmustern, wie etwa das
Gesetz der Nahe, das Gesetz der Geschlossenheit, das Gesetz der gemeinsamen Bewegung usw. liefert
Glaserfeld. (Vgl. Glaserfeld/ Stadler, 2000, S. 143 ff.)

104



Asthetik, die dieser Sichtweise entspricht und dabei die Phanomenologie Edmund Husserls zum
Ausgangspunkt nimmt. Seine Auffassung der Subjektivitat und seine phanomenologische Theo-
rie der Wahrnehmung geht aus von dem Phanomen der Intentionalitdt des Bewusstseins. Eine
darauf basierende Wahrnehmung ist individuelle Auslegung und bedingt, obwohl mit jeder sicht-
baren Erscheinung nur einzelne Aspekte eines Gegebenen auftreten, dass diese ein ,ganzes
Erscheinungssystem” (Husserl, 1966, S. 11) in Form von intentionalen Horizonten mit sich
fiihrt. Damit erteilt Husserl dem ,Vorurteil der objektiven Welt” (Merleau-Ponty, 1966, S 24)
eine Absage und damit jeglicher Konzeption einer ausschlieBlich reproduzierenden
Wahrnehmung. Stattdessen setzt er auf die subjektive Leistung des Bewusstseins, durch das
erst eine vorexistente Welt fiir das Subjekt dergestalt zu existieren beginnt, dass das sinnlich
Wahrgenommene nicht allein die unmittelbare Wirkung eines &uBeren Reizes ist sonder
individuell ausgelegt wird.

Diese innere Struktur des Wahrnehmungsmodells Husserls enthalt in nuce, was der
Konstruktivismus dann allgemein unter Begriffen wie Kognition und Selbstorganisationsprozess
des Subjekts verhandelt. Dies ist der Grund, warum seine Auffassung der Intentionalitat und
des Erkennens hier zur Klirung der oben genannten Fragen herangezogen wird.'”

Das intentionale Bewusstsein

Das intentionale Bewusstsein ist nicht statisch gegeben. ,Intentionalitat ist prozesshaft, ist
Intendieren, ist ein »Sich-richten-auf-etwas«, hat also die Struktur des »Aus sich-heraus-
Gehens«. Ob ich etwas sehe, fiihle, will, auf etwas reflektiere, mich an etwas erinnere oder
sogar etwas phantasiere und halluziniere, stets bin ich in meinen Bewusstseinsakten auf etwas
in einer bestimmten Weise gerichtet.” (Lippitz, 1993, S. 17, Hervorh. v. Lippitz) Auch Husserl
bezeichnet diese Intentionen des Bewusstseins als Akte oder intentionale Erlebnisse: ,»Akte«
sollen die Erlebnisse des Bedeutens sein und das BedeutungsmaRige im jeweiligen Einzelakt soll
(...) in dem liegen, was ihn zu einem »intentionalen« auf Gegenstande »gerichteten« Erlebnis
macht.” (Husserl, 1968, S. 344)

Das Bewusstsein ist also immer Bewusstsein von etwas, z.B. von einem
Wahrnehmungsgegenstand. Die Wahrnehmung ist als intentionaler Akt auf Sinnesempfindungen
bezogen. Diese sind fiir Husserl reelle Bestandteile der Wahrnehmung. Um zu einem vollen Ge-
halt einer Wahrnehmung zu kommen erfahren die sinnlichen Reize eine Auffassung, eine spezifi-
sche Intention. Fiir Husserl sind sie die als ,Fundament der Auffassung fungierenden Inhalte”

107 Diesem Bezug auf Husserl gibt Valera recht. Der chilenische Biologe Francisco Valera, der zusammen mit
Humberto R. Manturana im Rahmen der konstruktivistischen Kognitionstheorie eine Theorie der lebenden
Systeme entwickelte, beurteilt die Leistung Husserls und seine Wiirdigung folgendermaRen: ,Aus meiner
Sicht gehort es zu den amiisantesten Merkwiirdigkeiten, wie wenig man Edmund Husserl, den ich fiir den
grossten Philosophen des 20. Jahrhunderts halte, in seinem eigenen Land versteht und in welchem AusmaR
man ihn an deutschen Universitaten in eine Karikatur seiner selbst verwandelt.” (Valera, zit. n. Pdrksen,
2002, S. 120)

105



(Husserl, 1968, S. 385). Die Auffassung, Husserl spricht auch vom Vermeinen oder intentiona-
len Bedeuten, konkretisiert die sinnlichen Reize auf einen Gegenstand hin, der sich in der Er-
scheinung darstellt.'® Husserl untergliedert also die Dingwahrnehmung als ein
Bewusstseinserlebnis in die Sinnesempfindungen, den ,konkreten reellen Bestande der
Wahrnehmung selbst” (Ders. 1992, S. 73) und sein Auffassen als ,intentionale(s) Korrelat”.
(Ebd. S. 66)"

Die auffassende Intention vermeint einen Gegenstand. Sie ist nicht selbst der Gegenstand,
sondern eine Tétigkeit, dem eine individuelle Bewusstseinsgegenstandlichkeit entspricht. In
normaler, natiirlicher Einstellung zur Welt wird im Fall der Wahrnehmung die Bewusstseinsge-
genstandlichkeit als Wahrnehmungsobjekt und damit als an sich seiend vorausgesetzt. ,Jede
Wahrnehmung ist durch die Intention charakterisiert, ihren Gegenstand als in leibhaftiger
Selbstheit gegenwirtig zu erfassen.” (Ders. 1968, S. 355)""° Das Bewusstsein erzeugt also
eine ,kognitive Welt” (Roth), die als real erfahren und erlebt wird.

Die Wahrnehmung wird auch in Husserls Konzeption nicht auf die Sinnesempfindungen durch
die Reizung der Netzhaut reduziert. Sie ergibt sich erst dann, wenn durch AuBenweltreize
kognitive Vorgange im Gehirn ausgeldst und die neuronalen Signale ausgelegt und bewertet
werden. Was Iasst sich nun daraus fiir die Wirkung des verfremdeten Gegenstands auf die
Wahrnehmung ableiten?

Die Prétention der Wahrnehmung

Husserl sieht in der Wahrnehmung einen Widerspruch gegeben: Sie ist ,eine bestandige
Prétention, etwas zu leisten, was sie ihrem eigenen Wesen nach zu leisten auRerstande ist”
(Husserl, 1966, S. 3). Was ist damit gemeint? Die Wahrnehmung ist auf Erkenntnisgewinn aus.
Ihr Ziel ist der voll bestimmte Gegenstand, ein Gegenstand, ,ohne jedes plus ultra an noch zu
Bestimmendem, offen Verbleibendem” (Ebd. S. 20, Hervorh. v. Husserl). Dieser ,unendlichen
Idee” (Ebd. S. 21) einer absoluten Kenntnis steht im Fall der Wahrnehmung eine Beschrankung
gegeniiber. Husserl zeigt auf, dass in jeder Wahrnehmung eines raumlichen Dings immer nur

108  Husserl betont die Aquivokation des Begriffs Erscheinung ,welche es gestattet als Erscheinung nicht nur das
Erlebnis, in dem das Erscheinen des Objekts besteht (z.B. das konkrete Wahrnehmungserlebnis, in dem uns
das Objekt vermeintlich selbst gegenwartig ist), sondern auch das erscheinende Objekt als solches zu be-
zeichnen (...).” (Husserl, 1968, S. 349)

109 Bei dieser Konzeption der intentionalen Auffassung der Wahrnehmungsdaten sind bestimmte Bewusstseins-
modalitdt zu unterscheiden. Dies heiBt, das real Gegebene ist immer in einer bestimmten Weise bewusst, so
2.B. je nach Bewusstseinsmodalitat wie Wahrnehmen, Vorstellen, Erinnern Erwarten usw.; Husserl spricht
von unterschiedlichen Charakteren der Auffassung.

110  Bei dem intentionalen Akt der Wahrnehmung befindet sich der Bezugspunkt der Wahrnehmung auRerhalb des
Bewusstseins. Ist der Akt des Vermeinens auf ein solch anschaulich Gegebenes gerichtet, so spricht Husserl
von einer erfiillten Bedeutungsintention. Davon differenziert er die anschauungsleeren Bedeutungsintentio-
nen, bei denen der Akt des Vermeinens auf einen nicht sichtbaren, also gedachten Gegenstand bezogen ist.
Husserl nennt diese Akte Leerintentionen.

106



Dritter Teil






8.  Das Konzept der musischen Erziehung als mogliche Grundlage zur
Einfiihrung des verfremdeten Objekts

Das nach dem zweiten Weltkrieg in den 50er Jahren geweckte neue Verhaltnis von Alltagsding
und Kunstwerk, wie es mit der Integration von Realitatsfragmenten und banalen Alltagsgegens-
tanden in die Bildflache in den Arbeiten von Rauschenberg und Dine auftritt, lasst sich als
Vorform von Nouveau Realisme und Pop Art verstehen. Durch die damit angestoRene
Entwicklung und den wieder gescharften Blick auf die Dinge des Alltags wurde der lange Zeit
vergessene Marcel Duchamp als Vorbild und Bezugsfigur neu entdeckt. Dies beschleunigte noch
den rapiden Aufschwung der Objektkunst: ,Seit den fiinfziger Jahren scheint sie — zunachst
unter dem Etikett des Neo-Dadaismus - in neuem Anstieg begriffen, um seit den sechziger Jah-
ren ein kaum mehr iiberschaubares AusmaR anzunehmen.” (Rozler, 1970, o.p., S. 8) Es kommt
daher nicht von ungefahr, dass Ende der 60er und Anfang der 70er Jahre auch die ersten
thematischen Ausstellungen zur Objektkunst stattfanden und die ersten systematischen
Darstellungen und Differenzierungen zu diesem Phdnomen publiziert wurden.

Die Objektkunst und mit ihr somit auch der verfremdete Gegenstand als Sonderform waren
Anfang der 70er Jahre im Kunstdiskurs ein wichtiger Bestandteil. Geht man von dieser Aus-
gangslage aus, so muss zundchst untersucht werden, wann das verfremdete Objekt im Rahmen
asthetischer Praxisprozesse erstmals in der Kunstpadagogik Eingang gefunden hat. Zu diesem
Zweck wird hier, entsprechend Rozlers Hinweis, die Zeit nach dem zweiten Weltkrieg, ab der
Neukonstitution der musischen Erziehung in den Blick genommen.

8.1 Die musische Kunsterziehung

Das entscheidende padagogische Konzept der Nachkriegszeit stellt die sogenannte musische
Erziehung oder musische Bildung dar, die auf dem Kunstpadagogischen Kongress 1949 in Fulda
als verbindliches Erziehungsprinzip auch fiir die Kunsterziehung durchgesetzt wurde.”™' Die
musische Bewegung hat ihre Wurzeln in den zwanziger Jahren des letzten Jahrhunderts, in der
Jugendbewegung, wie sie sich im ,Wandervogel”, in der ,Laienspielbewegung” und in der
~gymnastischen Bewegung” duRerte. Fritz Seidenfaden hat auf die friihere Theoriebildung seit
den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts hingewiesen. (Vgl. Seidenfaden, 1962) Trotz

151 Die Begriffe musische Erziehung und Kunsterziehung wurden nach 1945 zusehends synonym gebraucht.
Seidenfaden beurteilt das Verhéltnis von Kunsterziehungsbewegung und musischer Erziehung als schwierig
darzustellen. Die Schwierigkeiten ,haben ihre Ursachen in der iiblichen Verkennung der Wurzeln musischer
Erziehung, in der Unschérfe der Begriffe »musische Erziehung« und »Kunsterziehung« sowie in einer
weitgehenden Verschmelzung beider Bewegungen nach 1945. Der letzte Umstand hat dazu gefiihrt,
musische Erziehung und Kunsterziehung weithin als identisch zu bezeichnen wund in der
Kunsterziehungshewegung einfach eine »musische Bewegung« zu sehen.” (Seidenfaden, 1962, S. 55)

159



Seidenfadens Buch ist die Konzeption der musischen Erziehung in weiten Teilen unklar geblie-
ben. So bezeichnet etwa Karl Seidelmann in seiner Publikation von 1965 das Musische als
LSchillernde Wortgestalt” (Seidelmann, 1965, S. 3) und Arnold Schéfer wies auch zwei Jahre
spater noch auf die ,mangelnde Schérfe” (Schafer 1967, S. 601) des Begriffs hin. Seiner Mei-
nung nach gibt es keine ,zureichend begriindete Theorie der musischen Erziehung” (Ebd.). Wenn
man die Einschdtzung von Diethard Kerbs beriicksichtigt, wonach 1967 ,als ungefdhres
Schlussdatum fiir die musische Bildung” anzusehen ist (Kerbs, 1976, S. 103), so erscheint die-
ses kunstpadagogische Konzept von Anfang bis Ende zwar vielfaltigst schriftlich begleitet und
dargelegt worden zu sein, wirklich klar und eindeutig umrissen zeigt es sich aber nicht. Will man
sich etwas Klarheit verschaffen, so sind die genannten Publikationen von Seidelmann,
Seidenfaden wie auch Schéfers Aufsatz als Bezugsquellen hilfreich.

Sowohl Heinrich Lohse (Vgl. Lohse, 1965), ausfiihrlicher aber Arnold Schafer nehmen eine
Grundlegung des Begriffs ausgehend von der griechischen Mythologie und Philosophie vor.
Platon wird zum Kronzeugen des Musischen bestellt. Seine Uberlegungen zur Erziehung und
Charakterforderung des Menschen durch Musik, Rhythmus und Harmonie dienen als Basis des
Musischen.'? Davon ausgehend versucht Schifer das Musische als eine ,anthropologische
Kategorie” zu bestimmen (Schafer, 1967, S. 603). Fiir ihn beinhaltet das Musische einen
.spezifischen Modus des In-der-Welt-Seins” (Ebd.) und damit eine besondere Form der
Einstellung zur Welt. Diese zeigt sich in einem veranderten Umgang mit der Gegenstandswelt.
Voraussetzung dafiir ist die Distanz zu den praktischen Handlungen des Alltags: der musische
Mensch distanziert sich im ,musischen Akt (...) von der Ndtigung der Daseinsfiirsorge und von
den korrespondierenden Systemen der Zwecke und Verrichtungen” (Ebd. S. 604). Die Dinge
werden offensichtlich im Modus einer prareflexiven und vorwissenschaftlichen Mensch-Welt
Beziehung erfahren: ,Das Vorgefundene, das Widerfahrende, das gegeniiber Wesende wird von
ihm (dem musischen Menschen W.G.) nicht in Formeln und Regeln gebracht, gezahlt, gemessen,
koordiniert; (...) Die Triebe der Daseinssicherung schweigen, der Anspruch auf Weltbeméachti-
gung und Weltbeherrschung verstummt. Der Mensch ist dispensiert von der Problemnot des
Denkens (...)." (Ebd.)

Schéfer versucht damit die Frage nach dem Verhaltnis des musischen Menschen zur Welt als
eines jenseits teleologischer Rationalitdten zu beantworten. Indem durch die Einklammerung
eines utilitaristisch gepragten Vorwissens zur Welt die Dinge nicht mehr in ihrer Verwertbarkeit
und Handhabbarkeit wahrgenommen, sondern davon distanziert, in ihrer ,Selbstandigkeit”
anerkannt werden sollen, ist die Voraussetzung fiir den ,Akt des Transzendierens” als weiteres
Kriterium des Musischen gelegt. Gemeint ist damit das Uberschreiten der ,alltéglichen Vorder-

152  Das griechische Ursprungswort musiké war urspriinglich nicht auf die bildenden Kunst bezogen. Durch die
Protagonisten der Musischen Erziehung wird auf dem Kunstpadagogischen Kongress 1949 der Begriff
ausgeweitet. So wurde das Musische synonym mit der Entfaltung der schopferischen Krafte auch auf das
Bildnerische iibertragen.

160



grundansicht der Dinge” (Ebd. S. 604), um so aufmerksam fiir das dahinter liegende Geheimnis
zu werden. So sieht der Mensch die Dinge neu: ,Im Musischen befreit sich der Mensch auf das
verborgene Wesen der Dinge hin.” (Ebd. S. 605)" Das hier deutlich werdende Paradigma der
Anschauung begriindet eine differente, vorbegriffliche Art des Zugangs zur Dingwelt. Es
handelt sich damit offensichtlich um eine, dem phanomenologischen Denken verpflichtete Form
der Wesensschau: der Mensch transzendiert das Hier und Jetzt und sieht sich konfrontiert mit
dem ,Urbildhaften” (Winkler, 1949, S. 5), eben dem Wesen als einer dem Erleben eigenen
vorbegrifflichen, gestalthaften Allgemeinheit. Das Verstehen von Phanomenen basiert damit
nicht auf rationalen Erkenntnisakten sondern kulminiert in dem Vermdgen urspriinglicher An-
schauung. Da das Musische auf diese Art jenseits des VerstandesmaRigen angeblich in die
Tiefen der verborgenen Schichten des Seins vordringt, eignet es sich besonders zur Schulung
des Geistes bzw. des Seelisch-Geistigen als das im subjektiven, innerlichen Erlebnis Empfun-
dene, und als Gegenposition zum Intellekt. ,Musische Bildung ist zu einem guten Teil Bildung
der Sinne und, iiber die Sinne, der Seele.” (Messerschmidt, 1954, S. 40) Line Kossolapow hat
deutlich herausgearbeitet, wie sehr das Geistige als Konkretheit verstanden wird, die im sinn-
lich-seelischen Erleben des Gegebenen erfahren und gefdrdert werden soll.'* Hier verwirklichen
sich Vorstellungen die bereits Kiinstler der klassischen Moderne, wie etwa Kandinsky heraus-
stellten, der in seinem Buch ,Uber das Geistige in der Kunst” das Verhéltnis von Seele und
Geist im schopferischen Prozess und Kunstwerk dargelegt hat.

153  Schafer orientiert sich deutlich an den Schriften Otto Friedrich Bollnows. Besonders iiberzeugend zeigt sich
die Kongruenz zwischen Bollnows Uberlegungen zur Bedeutung der Anschauung mit jenen der Protagonisten
der Musischen Erziehung in der spaten Schrift Philosaphie der Erkenntnis in der Bollnow verschiedene seiner
Texte aus den 60er Jahren verdichtet und prézisiert hat. (Vgl. Bollnow, 1970, bes. S. 69-81) Bollnow will ja
im Rahmen seiner philosophischen Anthropologie ein Verstandnis von Wirklichkeit entwickeln und
padagogisch fruchtbar machen, das auf der Rehabilitation der Anschauung beruht. Um Erkenntnis
anthropologisch zu begriinden nimmt Bollnow die Wahrnehmung als Ausgangspunkt. Den
Wahrnehmungsmodus der Anschauung versteht er als Maglichkeit mit den Dingen der Welt in einen
urspriinglichen Kontakt zu treten. Im Gegensatz zur zweckgerichteten Befangenheit nennt er diesen
urspriinglichen Kontakt, die ,reine(n) und unbefangene(n) Anschauung” (Ebd. S. 71). Um zu dieser gelangen
zu kdnnen, muss der Mensch die natiirliche Einstellung iiberwinden, d.h. er muss ,zuriicktreten aus dem
Getriebe des taglichen Lebens, darf nichts mehr von den Dingen wollen, um sie nur noch anzuschauen, frei
und unbefangen den Dingen hingegeben” (Ebd. S. 72). In dieser urspriinglichen Annschauung verwirklicht sich
das metaphysische Vermdgen des unmittelbaren Verstehens. ,Die Welt liegt plotzlich wie am ersten
Schipfungstag noch durch kein menschliches Zweckdenken befleckt. Es liegt etwas Ehrfiirchtiges in diesem
reinen Anschauen.” (Ebd. S. 73)

Auch Triimper sieht einen musisch erzogenen Menschen als einen, der ,im metaphysischen Sinn bezogen ist
auf die Universalitdt und den Schauplatz »der Selbstenthiillung des Absoluten« darstellt.” (Triimper, 1953,
S.42)

154  Vgl. hierzu: Kossolapow, 1975, S. 26 f.

Line Kossolapow stellt deutlich das Verhaltnis des Geistigen in der Kunst und die bereits im Jugendstil und
im Expressionismus fiir die musische Bewegung entwickelte Sichtweise der Kunst als Ausdruck des
Seelisch-Geistigen heraus.

161



Nicht von ungefahr verkdrpert daher fiir Schafer auch das Musische am besten der Kiinstler.
Er unterscheidet sich vom ,Durchschnittsmenschen”, indem er ,das Sein selbst” (Ebd. S. 607)
wahrnimmt, das sich in der durch ihn artikulierten Gestalt auBert. So kann er auch behaupten:
.Die kiinstlerische Schau ist Werkschau.” (Ebd.) Dies dann, wenn im Gestaltungsprozess die
Wahrnehmung im urspriinglichen Kontakt mit den Dingen auch auf das kiinstlerische Material
bezogen bleibt, das gestaltet wird. So entsteht in unmittelbarer Ubertragung ein ,werkgerichte-
tes Bedeutungsgefiige” (Ebd. S. 607). Der Kiinstler versucht dabei das Gesehene nicht objektiv
darzustellen, sondern die ,geschaute »Gestalthaftigkeit« der Sinnenwelt” (Ebd. S. 608) in
groRtmaoglicher Klarheit und Intensitdt zu vollenden. ,In der Vollendung aber findet er den
Ursprung” (Ebd.)'®, d.h. im fertiggestellten Werk, in der Form, wird die Unmittelbarkeit des
asthetischen Erlebnisses — die ,kiinstlerische(n) Schau” (Ebd.) — evident. Diese theoretische
Fundierung auf der idealistischen Grundformel eines Zusammenhangs von Gestalt und Geist
scheint mit ihrem stark subjektiven Zug den Vertretern der musischen Erziehung die addquate
Antwort auf die Zeitsituation.'®

Die padagogische Intention

Die Zeit mit Beginn des 20. Jahrhunderts wurde von den Vertretern der musischen Erziehung
als eine Zeit der zunehmenden Technisierung gesehen. Diese Technisierung und der Glauben an
die Wissenschaft hat ihrer Meinung nach, den ,seelischen Haushalt vieler Zeitgenossen in
erhebliche Unordnung gestiirzt” (Seidelmann, 1965, S. 2). Seidelmann diagnostizierte die

155  Diese Art der Wahrheitsfindung hinter dem Erscheinungsbild der Welt wird ja durch die Selbstzeugnisse

bestimmter Kiinstler, die natiirlich fiir die Vertreter der Musischen Erziehung von groBter Relevanz sind,
immer wider bestatigt. Exemplarisch steht hierfiir Franz Marc, der genau davon ausgeht, dass das Wesen
hinter dem Schein existiert. ,Die Dinge, wie sie wirklich sind hinter dem Schein” (Marc, zit. n. Hess, 2001, S.
127) zu zeigen, ist seiner Meinung nach nicht nur Aufgabe des Philosophen, sondern auch des Kiinstlers. Der
Kunst kommt es zu, die ,Befreiung von der Sinnentaduschung” zu leisten (Ebd.).
Besonders Kandinsky schreibt den Dingen eine ,geheime Seele” zu, die durch den ,inneren Blick” erlebt
werden kann. ,Dieser Blick geht durch die harte Hiille, durch die duRere Form zum Inneren der Dinge hindurch
und 1aRt uns das innere Pulsieren der Dinge mit unserem s@mtlichen Sinnen aufnehmen. Und diese Aufnahme
wird beim Kiinstler zum Keim seiner Werke.” (Kandinsky, zit. n. Hesse, ebd. S. 138) Kandinsky bestatigt
damit die oben angesprochene Auffassungstatigkeit einer ,urspriinglichen Anschauung” als quasi
metaphysisches Vermdgen.

156  In der Verehrung des Kiinstlers bei Schafer driickt sich auch noch 1967 jener emotionale und vor allem anti-
technische Impetus aus, den bereits 1949 Richard Otts Uberlegungen kennzeichneten, als er den
Kunstunterricht den Auswirkungen des technisierten Lebens entgegensetzte. Ott sah bereits deutlich die
kindliche Produktivitdt in Bezug zur modernen Kunst: Der zu fordernde individuelle Ausdruck der Kinder
entspricht in den bildnerischen Ergebnissen insofern den modernen Kunstwerken, als darin ein ,Urwesen”
(Ott, 1949, S. 12) aufscheint. So ist die Malerei fiir die Kinder nicht nur die , Annéherungsmaglichkeit an die
Urphanomene” (Ebd. S. 26), sondern dariiber hinaus der Schliissel zum ,Urbild der eigenen Seele” (Ebd.). Das
Moment des Geistigen, wie es oben angesprochen wurde, wird hier als Ergebnis eines unaufgeregten und
unabgelenkten bildnerischen Tuns gesehen. Es lasst sich fiir Ott an der Person ablesen, als ,das
eigentiimliche Strahlungsvermdgen von innen her, das den kiinstlerischen Menschen sofort erkennen IaRt.”
(Ebd.).

162



LUnterkiihlung unseres seelischen Klimas” (Ebd. S. 20), eine Stdrung der leiblich-seelischen
Ganzheit. Diese Diagnose der Zerrissenheit des modernen Menschen wird in vielen
Teilbereichen des Lebens gesehen. Besonders deutlich zeigt sie sich fiir die Vertreter der
musischen Erziehung im Verhéltnis des Menschen zu den massenproduzierten Dingen und der
Reiziiberflutung durch die modernen Massenmedien. Gotsch weist aufgrund der Technisierung
der Produktionsprozesse auf ein verandertes Verhaltnis des modernen Menschen zu den Dingen
hin: der moderne Mensch ,muR wohl seine Seele verkauft haben, denn seine Maschinen
produzieren Seelenloses. Im Handwerk werden die Dinge liebend gezeugt und unter Schmerzen
geboren; so haben sie Gesicht und Namen und sind nicht zu verwechseln. Sie bezeugen Hand
und Herz ihres Erzeugers ebenso wie Kraft und Wuchs der miitterlichen Materie, der er sich
vermahlte” (Gotsch, zit. n. Moller, 1967, S. 48). Hassenpflug sieht sogar in den Fabrikwaren,
die gekennzeichnet sind durch einen aufgesetzten ,Zierrat zur Verdeckung einer minderwertigen
Qualitat”, den Grund fiir die ,Verflachung des kulturellen Lebens” (Hassenpflug, 1953, S. 286).
In dieser Einschétzung sind sich die Vertreter der Musischen Erziehung offensichtlich einig mit
den Schriftstellern und Theoretikern, wie sie in Kapitel 2 vorgestellt wurden. Gerade die Paral-
lele zur Zeitdiagnose Brechts lasst sich nicht leugnen, wonach das gesichts- und seelenlose
Massenprodukt und die ihm zugrunde liegenden Produktionsverhiltnisse genauso wie die
Reiziiberflutung durch eine Vergniigungsindustrie zu bestimmten ,Mangelerscheinungen”
fiihren. (Vgl. 2.2) Emil Betzler benennt diese so: ,Das Gehdr des heutigen Menschen ist abge-
stumpft, das Atmen verflacht und das Sprechen unbildhaft geworden. So (!) wurden unsere
Menschen unfahig, ihr Leben als Ganzes zu leben.” (Betzler, zit. n. Mdller, 1967, S. 50) In
dieser Weise kritisiert auch Erich Miiller die Abstumpfung der Wahrnehmung aus Selbstschutz
der Jugendlichen vor der Bilderflut, die jedoch gleichzeitig zur Befriedigung des jugendlichen
Erlebnishungers gesucht wird. Der Verlust der ,Innerlichkeit” bzw. Geistigkeit im obigen Sinne
einer vertieften Erlebnisfahigkeit ist die Folge. (Vgl. Miiller, 1962, S. 148)

Dem entgegen propagiert die musische Erziehung den verinnerlichten Umgang mit der Welt und
der Kultur und setzt auf die eigenschipferische Tétigkeit als Methode einer ganzheitlichen
Menschenbildung und Garant einer leib-seelischen Einheit. Sie steht damit jeglicher ,Aufspal-
tung der Bildungsakte in solche, die nur dem Kérper oder nur dem Intellekt oder nur dem Willen
oder nur den Gefiihlen gelten” entgegen (Seidelmann, 1965, S. 18)."’ Durch den subjektiven
Riickbezug auf den Ursprung als zentralen Akt des Musischen, wird es mdglich, dass der

157  Deutlich formuliert dies Seidelmann: ,Sie (die musische Erziehung W.G. ) mochte dies alles zugleich und in
einem Vorgang erreichen: den Leib, indem sie die Prinzipien von Spiel und Bewegung verbindet und ableitet
aus gleichsinnigen seelischen Prozessen, Geist und Gemit, indem ihnen sinnlich-leibliche
Ausdrucksmdglichkeiten zugeordnet werden, den Willen, indem die so entstehenden Formungsakte
energetisch umgesetzt werden, und selbst den Verstand als solchen, indem sie den notwendigen rationalen
Begleitakten dieser Vorgange nicht ausweicht, sondern diese herausfordert.” (Seidelmann, 1965, S. 18,
Herv. v. Seidelmann)

163



Mensch seine Krafte biindelt und sammelt und so ,der Gefahr der Entfremdung und des
Substanzverlusts” entgeht (Ebd. S. 610). Entsprechend ist somit die musische Erziehung in der
Lage den ,Aufbau der geformten Person” (Lohse, 1965, S. 26) zu ermdglichen.

Das Musische wird dabei verstanden als ,jener eigenartige Dreiklang von Spiel, Kunst und
gestalterischen Ausdruck des Eigenpersonlichen” (Seidelmann, 1965, S. IX). In ihm kann der
musische Charakter zur Entfaltung kommen, der sich ausdriickt, als jene ,innenbiirtige, nicht
nur innen-gesteuerte lockere und heitere Beweglichkeit der Seele mitsamt ihrem Bediirfnis, sich
in bunten Formen und Gestaltungen auszudriicken (...)" (Ebd. S. 2). Da die praktische bildneri-
sche Gestaltung zur Erzielung einer intensivierten Innerlichkeit auf eine unverstellte
Wahrnehmung ausgerichtet wird, muss diese zundchst aktiviert und gelernt werden. ,Der
Erzieher scharft dem jungen Menschen den Blick fiir die Tiefenperspektive des Seins; er lehrt
ihm das Stillwerden, das Innehalten, das Lauschen und Betrachten. Er leitet ihn an, ganz bei
den Dingen zu sein, ihrem Geheimnis die Ehre zu geben und sich auf den Ursprung der Dinge
hinzuordnen.” (Schafer, 1967, S. 611) Dieses ,bei den Dingen Sein“ resultiert aus der
Eigentatigkeit des Kindes, denn im bildnerischen Tun ist es mdglich, durch Konzentration und
Intuition nicht nur mit den Augen sondern mit Herz und Geist wahrzunehmen und das so Wahr-
genommene als bewegtes Inneres zum Ausdruck zu bringen. ,Jeder Versuch eine anschauliche
Gestalt hervorzubringen zwingt die Sinne geradezu zu groRerer Offenheit, gibt AnlaR zu
verweilen, macht empfanglicher fiir das Unscheinbare und bereichert die Innerlichkeit, indem er
ihr Ausdruck gewahrt.” (Ebd. S. 612) Auch Miiller sieht die ,innere Bereicherung” durch die
~Begegnung mit dem Musischen” (Miiller, 1962, S. 148) iiber die Schulung der Wahrnehmungs-
fahigkeit als notwendig an: ,Die Erziehung zum bewussten, leistungsfahigen Wahrnehmen ist
unsere notwendigste, das Sehen mit den Mitteln der Kunst unsere vornehmste Aufgabe.” (Ebd.
S. 151) Parallel zur praktischen Eigentatigkeit kommt daher auch den Kunstwerken als materi-
alisierten Formen verinnerlichter Wahrnehmung ein besonderer Stellenwert zur Schulung der
Wahrnehmung zu. Schéfer sieht entsprechend auch die Kunstbetrachtung fiir das ,Erleben und
Verstehen echter Kunst” (Schafer, 1967, S. 612) als unverzichtbaren Bestandteil einer
musischen Erziehung.

Das Vertrauen auf die Kraft der eigenen Gestaltungstatigkeit setzt aber die Beherrschung der
Gestaltungsmittel voraus: ,Musische Erziehung muB also ein den Gestaltungszielen adaquates
Konnen entwickeln.” (Lohse, 1965, S. 28) Nur so kann der Schiiler das ,geisterfiillte Schione
formen oder nachformen” (Caspers, 1965, S. 32). In dieser Relation von Kénnen und Gespiir fiir
das Schone erweist sich aber die Kunst selber, genauer: bestimmte Hervorbringungen der
modernen Kunst als problematisch. Indem Seidelmann den ,anti-rationalen Affekt” der
musischen Erziehung betont, beklagt er gleichzeitig die ,beginnende(n) Hegemonie des diskursi-
ven und reflexiven Denkens im Reich der Kunst” (Seidelmann, 1965, S. 20). Fiir lhn ist

164



zunehmend die bildende Kunst ,den Prinzipien der Abstraktion, Reflexion und Mechanisation
unterworfen” (Ebd.).'®

8.2  Die musische Werkerziehung

In den ersten Jahren einer musischen Kunsterzichung nach dem zweiten Weltkrieg ist in der
fachdidaktischen Literatur die Darstellung von Unterricht iiber und mit Gegenstanden aus dem
plastischen Bereich kaum zu finden. Dieser ,Hang zum Bild” zeigte sich in der praktischen
Arbeit wie im begrifflichen Unterricht gleichermaRen und spiegelte sich in den Unterrichtsge-
genstanden und Anschauungsmitteln. Deutlich formuliert dies Gustav Hassenpflug: “Der
Unterricht der Kunsterzieher besteht heute noch in den meisten Féllen zum iiberwiegenden Teil
aus Malen und Zeichnen.” (Hassenpflug, 1953, S. 286) Gleiches stellte auch Karl Kldckner
fest. Er erkannte den Grund in der Tradition des Faches als Zeichenunterricht und in der
Berufsaushildung des Kunsterziehers. Auch wenn die Kunstpadagogik in den 50er und 60er
Jahren gleichermaRen die Kunst- und Werkerziehung umfasste, so lag diese Prioritat
hauptsachlich daran, dass der Kunsterzieher auch als Werklehrer mit der Ausbildung fiir das
kiinstlerische Lehramt und den Werkunterricht als zweites Hauptfach tatig war. Die Tatsache,
dass der Werkunterricht nicht die gleiche Bedeutung erlangte wie die Kunsterziehung resultierte
fiir Klockner vor allem aus der ,Wertschatzung der Kunsterzieher selbst” (Kléckner, 1953, S
316)." Wie sehr die Werkerziehung anfanglich den Prinzipien der Kunsterziehung unterworfen
war, zeigt sich deutlich in der Begriffswahl ihrer Vertreter: So sprach Kldckner auf dem Fuldaer
Kongress als Fachvertreter fiir den Werkunterricht von einem musisch gerichteten ,formenden
Werken” (Kldckner, 1950, S. 170)." In dem 1957 erschienenen 2. Band des Handbuchs der
Kunst und Werkerziehung in dem als Schwerpunkt das Werken und plastische Gestalten abge-
handelt wird, ist vom ,bildnerischen Werken” bzw. dem Werken als ,werkhaft bildnerische
Gestaltung” (Klockner, 1957, S. 20) die Rede. Auch Mehrgardt sieht im gleichen Band die
.freie Gestaltung als Aufgabe des modernen Werkunterrichts” (Mehrgardt, 1957, S. 477).
Wahrend also in der Kunsterziehung das freie Zeichnen und Malen den Schwerpunkt bildete,
um die freie Entfaltung der Personlichkeit im Rahmen dieser Erziehung durch Kunst zu ermdgli-
chen, umfasste das Werken bei gleicher Zielsetzung alle plastisch-raumlichen Lernbereiche.

158 Ebenso negativ sieht er den Einbruch ,der Stilmode des Absurden (...), die sich ja ebenfalls nicht zuletzt
einem Auswuchern intellektueller Faktoren verdankt.” (Ebd.)

159  Ebert weist noch 1964 darauf hin, dass der Werkunterricht an Hoheren Schulen ,durchweg Ermessenssache
und mehr oder weniger »Hobby« des Kunsterziehers” ist (Ebert, 1964, S. 33).

160  Auf dem Kunstpadagogischen Kongress 1949 in Fulda wurde die Werkerziehung endgiiltig als Bestandteil der
Kunsterziehung festgeschrieben. In der erlassenen EntschlieRung heiBt es unter Punkt 3 lapidar: ,Musisch
gerichtete Werktatigkeit gehdrt zu den elementaren Mitteln aller Kunsterziehung.” (Vgl. Wessels, 1969, S.
33)

165



Literaturverzeichnis

Ad hoc-Gruppe Visuelle Kommunikation
- Visuelle Kommunikation — Zur gesellschaftlichen Begriindung eines neuen Unterrichtsfaches
In: BDK-Nachrichten, 1970, Heft 1/ 2, S. 8-11
Adorno, Theodor W.
- Riickblickend auf den Surrealismus
In: Ders., Versuch das Endspiel zu verstehen
Frankfurt/ Main: Suhrkamp Verlag, 1972, S. 101-106
— Asthetische Theorie
Frankfurt/ Main: Suhrkamp Verlag, 2000, (15. Auflage)
Akademie fiir Lehrerforthildung Dillingen
- Modellversuch Plastik
Donauwdrth: Verlag Ludwig Auer, 1983
Albus, Volker
- Hetero-Design
In: Albus/ Feith, u.a. (Hrsg.): Gefiihlscollagen. Wohnen von Sinnen
Ausst. Kat., Kunstmuseum Diisseldorf, 1986, S. 11-14
Albus, Volker/ Borngraber, Christian
- Design Bilanz
Kdln: DuMont Buchverlag, 1992
Andresen, Heiner
- Schmunzeldesign
In: Kunst und Unterricht, Heft 189/ 1995, S. 50-51
Aragon, Louis
— Pariser Landleben
Miinchen: Rogner & Bernhard, 1969
Arbeitskreis 68 Wasserburg/Inn und Salzburger Kunstverein (Hrsg.)
- Unter Glas. Vom Reliquienschrein zum Objektkasten
Ausst. Kat. Kiinstlerhaus Salzburg, Kunstverein Gauting und Galerie im Ganserhaus
Wasserburg/ Inn, 1986
Arman, (Armand Fernandez)
- Die erste wirkliche Akkumulation von Objekten ...
In: Kunsthalle Niirnberg (Hrsg.), 1970, a.a.0., S. 2
Baacke, Dieter
- Verstehensprozesse im Alltag
In: Jentzsch, Konrad u.a. (Hrsg.), Das Bild der Welt in der Welt der Bilder
Hannover: Bund deutscher Kunsterzieher, 1987, S. 56 -70
Baacke, Rolf-Peter
- Vom Aussehen der Objekte
In: Baacke/Brandes/Erlhoff (Hrsg.), 1983, a.a.0., S. 14 -43

320



Baacke, Rolf-Peter/ Brandes,Uta/ u.a. (Hrsg.)
— Design als Gegenstand. Der neue Glanz der Dinge
Berlin: Verlag Frohlich und Kaufmann, 1983
Babias, Marius
- p.t.t.red - paint the town red
In: Kunstforum International, Bd. 125, 1994, S. 193-195
Babias, Marius (Hrsg.)
- Im Zentrum der Peripherie. Kunstvermittlung und Vermittlungskunst in den 90er Jahren
Dresden: Verlag der Kunst, 1995
Badura-Triska, Eva
— Das Objekt in der abendlandischen Kunst vor 1900
In: Ges. d. Freunde d. Museums mod. Kunst Wien (Hrsg.), 1980, a.a.0., S. 38-44
— Das Objekt wird verfremdet
In: Ges. d. Freunde d. Museums mod. Kunst Wien (Hrsg.), 1980, a.a.0., S. 97-99
Barfaut, Wilhelm
- Technische Bildung als eine Aufgabe der Werkarbeit
In: GeiRler Georg/Wenke Hans (Hrsg.), Erziehung und Schule in Theorie und Praxis
Weinheim: Verlag Julius Beltz, 1960, S. 247-256
Bastian, Heiner (Hrsg.)
- Joseph Beuys - Skulpturen und Objekte
Miinchen: Schirmer/ Mosel, 1988
- Joseph Beuys. Editionen, Sammlung Reinhardt Schlegel
Ausst. Kat., Staatliche Museen zu Berlin, PreuRischer Kulturbesitz, 1999
Batz, Klaus
- Das verfremdete Objekt
(Microfiche), 1997
Baudelaire, Charles
- Samtliche Werke, (Hrsg. von Friedhelm Kemp/ Claude Pichois)
Miinchen Wien: Carl Hanser Verlag1975, Bd. 3, 1989, Bd. 5, 1991, Bd. 6
Bauer, Hermann
Idee und Entstehung des Landschaftsgartens in England
In: Baumiiller, Barbara/ Kuder, Ulrich,/ Zoglauer, Thomas (Hrsg.), Inszenierte Natur
Landschaftskunst im 19. und 20. Jahrhundert
Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt, 1997, S. 18-37
Baumgarten, Alexander G.
- Theoretische Asthetik
Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1983
Beck, Johannes/ Wellershoff, Heide
- SinnesWandel
Frankfurt/Main: Scriptor, 1989

321



zur Lippe, Rudolf
- Sinnenbewusstsein
Reinbek: Rowohlt Taschebuch Verlag, 1987
Zweite, Armin (Hrsg.)
- Distanz und Nahe
In: Ders. (Hrsg.), BEUYS zu Ehren
Ausst. Kat., Lehnbachhaus Miinchen, 1986, S. 9-17

Abbildungsverzeichnis

Umschlagabbildung: Freie Klasse Miinchen, Scirocco Roadmovie, 1998, Miinchen Kiinstlerwerkstatt
LothringerstraBe, Foto Edward Beyerle, (vgl. Abb. 69-71)

Die Rechte an folgenden Abbildungen liegen bei der VG Bild-Kunst in Bonn: Abb. 1, 2, 3, 5, 6, 7, 8, 10,
11,12, 15,17, 18, 19, 20, 21, 22, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 48, 50, 51, 55, 56, 57,
58, 59, 62, 63, 64, 66, 72, 73, 74; Abb. 4: Claes Oldenburg, Soft Washstand, Aus: Haus der Kunst,
Miinchen (Hrsg.), Dinge in der Kunst des XX. Jahrhunderts, 2000, S. 200, Foto: Museum Boijmans van
Beuningen, Rotterdam; Abb. 9: Roman Sieger, Fontana di Piaggio, Aus. Kunstforum international, Bd.
138, S. 340, Foto: Wolfgang Trager; Abb. 13: Robert Watts, Chromed Toothbrush, Aus: Hendricks, J.,
Fluxus Codex, Gilbert und Lila Sileverman Collection, 1988, S. 529, Foto: Nancy Amello; Abb. 14:
Sylvie Fleury, £LA 75/K, Easy. Breezy. Beautyfull. (Nr. 6), Aus: Adriani G. (Hrsg.), Sylvie Fleury, 2001,
S. 48845; Abb. 16: Jana Sterback, Dissolution (Auflésung), 2001; Abb. 23: Morton Schamberg, God,
Aus: Haus der Kunst, Miinchen (Hrsg.), Dinge in der Kunst des XX. Jahrhunderts, 2000, S. 139, Foto:
Museum of Art, Arensberg Collection, Philadelphia; Abb.34: Alessandro Mendini, Redesign des Thonet
Stuhls 214, Aus: Kazuko S. Alchimia, 1988, S. 125; Abb. 35: Alessandro Mendini, Redesign des
Wassily-Sessels, Aus: Fiell, Peter und Charlotte, Design des 20. Jahrhunderts, 2001, S. 114; Abb. 36:
Giinter Ucker, Nagelstuhi, Aus: Kulturreferat der Landeshauptstadt Miinchen (Hrsg.), Mabel als
Kunstobjekt, 1987, S. 26; Abb. 37: Peter Skubic, Arm bzw. Halsschmuck, Aus: Kunstforum
International, Bd. 66, S. 89; Abb. 38: Jasper Morrison, Fahrradlenker-Tisch, Aus: Baacke/ Brandes/
u.a. (Hrsg.): Design als Gegenstand, 1983, S. 129; Abb. 39: Axel Stumpf, Kumpe/ /I, Aus: Albus/
Borngraber, Design Bilanz, 1992, Farbbild 35, Foto: Axel Stumpf; Abb. 40: Petrus Wandrey, Saw-
Table, Aus: Albus/ Borngrédber, Design Bilanz, 1992, S. 27, Foto: Petrus Wandrey; Abb. 41: Freie
Klasse Miinchen, Buchstiitze, Privatbesitz, Foto: Wolfgang Groh; Abb. 42: Stiletto, Consumers Rest,
Aus: Albus/ Borngraber, Design Bilanz, 1992, Farbabbildung 47, Foto: Idris Kolodziej; Abb. 43: Jirg
Hundertpfund/Sylvia Robeck, Mini und Maxi, Aus: Kunstforum International, Bd 99, S.103; Abh. 44:
Harlekin Geschenke GmbH, Schicki-Micki-Putzset, 1986, Aus: Harlekindum, 1990, S. 109; Abb. 45:
Harlekin Geschenke GmbH, Nie-wieder Glas, 1986, Aus: Harlekindum, 1990, S. 165, Abb. 46:
Harlekindum, Innenraumansicht, Aus: Harlekindum - Das verriickteste Museum der Welt, Flyer; Abb.
47: Harlekindum, Klassiker Galerie, Detail, Foto: Wilhelm Koch; Abb. 49: Werbegeschenke
Knotenkugelschreiber und Knotenldffel, Foto: Wolfgang Groh; Abb. 52: George Maciunas, Hole in

358



Center Racket, Aus: Hendricks, J., Fluxus Codex, Gilbert und Lila Sileverman Collection, 1988, S. 357,
Foto: Nancy Amello; Abb. 53: George Maciunas, Very soft Racket, Aus: Hendricks, J., Fluxus Codex,
Gilbert und Lila Sileverman Collection, 1988, S. 392, Foto: Nancy Amello; Abb. 54: George Brecht,
The Bottle — Bottleapener, Aus: Kunst in der Bundesrepublik Deutschland, 1945-1985, Ausst. Kat.
Nationalgalerie Berlin, 1985, S. 300; Abb. 60: Jeff Koons, Newe Shelton Wet/Dry Double Decker,
Aus: Varnedoe/Gopnik, High and Low, Miinchen 1990, S. 307; Abb. 61: Heim Steinbach, Summamente
Negro, Aus: Kunstforum International, Bd. 91, S. 255; Abb. 65: Regina Méller, Katzenbaum, Prototyp
Version 1.G, Aus: Weibel, P. Kontext Kunst, Kdln, 1994, S. 444, Foto: Angela Cumberbirch; Abb. 67:
Philippe Cazal, Collection, 1990, Aus: Kunstforum international Bd. 125, S. 79, Foto: Bruno Clergue;
Abb. 68: P.T.T.RED, Telefonbuchinstallation, Aus: Kunstforum International, Bd.125, S. 195; Abb. 69
—71: Freie Klasse Miinchen, Sciracco Roadmavie, Miinchen, Kiinstlerwerkstatt LothringerstraRe, Foto:
Edward Beyerle; Abb. 75: Tierfigur, Schiilerarbeit, Aus: Triimper, H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und
Werkerziehung Bd. 1, 1953, S. 312, Foto: Curt Hoffmeister; Abb. 76: Tierfiguren, Schiilerarbeiten,
Aus: Richter/ Rehermann, Werken und Schule, S. 161; Abb. 77: Tierfigur, Schiilerarbeit, Aus: Triimper,
H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und Werkerziehung Bd.1, 1953, S. 66, Foto: Herbert Triimper; Abb.
78: Tierfigur, Schiilerarbeit, Aus: Richter/ Rehermann, Werken und Schule, S. 59; Abb. 79: Roboter,
Schiilerarbeit, Aus: Triimper, H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und Werkerziehung, Bd. 2, 1957, S. 324,
Foto: Karl Klockner; Abb. 80: Schale, Schiilerarbeit, Aus: Triimper, H. (Hrsg.), Handbuch der Kunst und
Werkerziehung Bd. 2, 1957, S. 263, Foto: Karl Klgckner; Abb. 81: Greifzange, Schiilerarbeit, Aus:
Kaufmann/ Meyer (Hrsg.): Werkerziehung in der technischen Welt, 1967, S. 18, Foto: Karl Kldckner;
Abb. 82, 83, 84: Verfremdete Alltagsgegenstande, Schiilerarbeiten, Aus: Blume, A., Gegenstand und
Verhalten, In: Kunst und Unterricht, Heft, 24, 1974, S: 36, 38; Abb. 85: Scheibenwischerschoner,
Schiilerarbeit, Aus: Ehmer, Hermann, K., Asthetische Erziehung und Alltag, 1979, S. 62; Abb. 86, 87:
Stuhlobjekte, Schiilerarbeiten, Aus: Laute, H., Personliche Stiihle, In: Kunst und Unterricht, Heft 61, S.
41; Abb. 88, 89: Buchobjekte, Schiilerarbeiten, Aus: Miiller, A., ,Mein Buch ist nicht aus Pappe”, In:
Kunst und Unterricht, Heft 71, S. 47, 49; Abb. 90, 91: Verfremdetes Essbesteck, Schiilerarbeiten,
Aus: Peter, M., Esshesteck - experimentell verfremdet, In: Kunst und Unterricht, Heft 68, S. 12; Abb.
92, 93: Verfremdete Schuhe, Schiilerarbeiten, Aus: Walch, J., Schuhe und Fenster, In: Kunst und
Unterricht, Heft 66, S. 17; Abb. 94: Recycling-Design, Schiilerarbeit, Aus: Spitzer, K., Recycling-
Design, Mobel aus Abfallmaterial, In: Kunst und Unterricht, SH 1982, S. 71; Abb. 95, 96, 97:
Phantasiebrillen, Schiilerarbeiten, Aus: Stehr, W., ‘'ne neue Brille fiir Elton John, In: Kunst und
Unterricht, Heft 104, S. 28; Abb. 98, 99: Banaldesign an Spiilmittelflaschen, Schiilerarbeiten, Aus:
Dreidoppel, H., Weichspiiler. Produkt- und Banaldesign im Abitur, In: Kunst und Unterricht, Heft 104,
S. 20; Abb. 100, 101: Redesignte Stiihle, Schiilerarbeiten, Aus: Miiller-Maurer, W., Offene
Lernprozesse im Schulalltag, In: Kunst und Unterricht, Heft 141, S. 34, 36; Abb. 102, 103:
Verfremdete Gegenstdnde; Schiilerarbeiten, Aus: Andresen, H., Schmunzeldesign, In: Kunst und
Unterricht, Heft 189, S. 51; Abb. 104, 105: Studentenarbeiten, Aus: Selle, G., Der Gebrauch der
Sinne, 1988, S. 58, 61; Abb: 106: ,Fred Feuersteins Friihstiickstasse” Schiilerarbeit, Aus: UrlaR,
Mario, ,Ich wiirde schon aus der Pelztasse trinken”, In: Kirchner/Kirschenmann, 1996, S. 9; Abb. 107:
.Blue Planet On A Can” Schiilerarbeit, Aus. Maset, Pierangelo, Alltagsgegenstand und Kunstobjekt, in:
Kunst und Unterricht, Heft 164, S. 50; Abb. 108, 109: Werbegrafiken, 2002

359



Kunstwissenschaften

Band 12: Yvette Deseyve: Der Kiinstlerinnen-Verein Miinchen e.V. und seine Damen-Akademie -
Eine Studie zur Ausbildungssituation von Kinstlerinnen im spaten 19. und frihen 20.
Jahrhundert
ISBN 3-8316-0479-7

Band 11: Wolfgang Groh: Das verfremdete Objekt in der Kunstpadagogik - Studien zur
praktischen, dsthetischen und pddagogischen ZweckmaRigkeit
ISBN 3-8316-0459-2

Band 10: Barbara Stempel; Susanne H. Kolter (Hrsg.): Forschung 107 - Kunstwissenschaftliche
Studien Band 2
ISBN 3-8316-0447-9

Band 9: Elke Lauterbach-Phillip: Die GEDOK (Gemeinschaft der Kiinstlerinnen und Kunstférderer
e.V.) — ihre Geschichte unter besonderer Beriicksichtigung der Bildenden und Angewandten
Kunst
ISBN 3-8316-0392-8

Band 8: Ralf Gottschlich; Susanne Wegmann; Petra Thomas; Christian Scholl; Susanne H. Kolter
(Hrsg.); Barbara Stempel (Hrsg.); Christine Walter (Hrsg.): Forschung 107 -
Kunstwissenschaftliche Studien Band 1
ISBN 3-8316-0329-4

Band 7: Eva-Monika Turck: Stefan Moses — Gestische Topographie Ostdeutschlands
ISBN 3-8316-0197-6

Band 6: Maja Galle: Der Erzengel Michael in der deutschen Kunst des 19. Jahrhunderts
ISBN 3-8316-0185-2

Band 5: Valeska Doll: Suzanne Valadon (1865-1938) - Identitdtskonstruktion im Spannungsfeld
von Kinstlermythen und Weiblichkeitsstereotypen
ISBN 3-8316-0036-8

Band 4: Wolfram Hofer: Natur als Gestaltungsfrage - Zum Einflu3 aktueller gesellschaftlicher
Veranderungen auf die Idee von Natur und Landschaft als Gegenstand der
Landschaftsarchitektur
ISBN 3-89675-877-2

Band 3: Silke Kohn: Ariadne auf Naxos - Rezeption und Motivgeschichte von der Antike bis 1600
ISBN 3-89675-660-5

Band 2: Gabriele Stix-Marget: Maler ohne Pinsel - Der Bildhauer und Fotograf seiner Werke
Medardo Rosso 1858-1928
ISBN 3-89675-456-4

Band 1: Daniela Maerker: Die Entgrenzung des Bildfeldes im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts
ISBN 3-89675-260-X

Erhéltlich im Buchhandel oder direkt beim Verlag:
Herbert Utz Verlag GmbH, Minchen
089-277791-00 - info@utzverlag.de

Gesamtverzeichnis mit mehr als 2500 lieferbaren Titeln: www.utzverlag.de



