Markus Schitz

Der Begriff des Guten bei Charles Taylor

Kann es unter der Autonomiebedingung
der Moderne noch eine normative Theorie
des guten Lebens geben?

N/

Herbert Utz Verlag - Munchen



Philosophie

Band 22

Diese Arbeit wurde von der Ludwig-Maximilians-Universitat im Juli 2004
als Dissertation angenommen.

Zugl.: Diss., Minchen, Univ., 2004

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Uber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschutzt.

Die dadurch begriindeten Rechte, insbesondere die
der Ubersetzung, des Nachdrucks, der Entnahme von
Abbildungen, der Wiedergabe auf photomechani-
schem oder dhnlichem Wege und der Speicherung in
Datenverarbeitungsanlagen bleiben — auch bei nur
auszugsweiser Verwendung - vorbehalten.

Copyright © Herbert Utz Verlag GmbH - 2005
ISBN 3-8316-0525-4
Printed in Germany

Herbert Utz Verlag GmbH, Miinchen
089-277791-00 - www.utzverlag.de



Inhaltsverzeichnis

0) Vorbemerkung
D Einleitung

Der Vorrang des Rechten vor dem Guten
Die Renaissance kommunitirer Ideen
Ausblick

Zusammenfassung

II)  Ch. Taylors Version des Kommunitarismus
Der Mensch in der Gemeinschaft — Taylors Sozialphilosophie

Das Ziel der Sozialphilosophie

Riickbezug auf die politische Philosophie

Werte verdeutlichen den Inhalt von Rechten

Demokratie und Gemeinschaftlichkeit

Formen des Scheiterns des demokratischen Prozesses und denkbare
Gegenmittel

Bedingungen fiir eine funktionierende demokratische Gesellschaft
Das Verhiltnis von Gesellschaft und Staat

Das historische Fundament der biirgerlichen Gesellschaft
Offentlichkeit

Exkurs: Hegels Theorie der Anerkennung

Das historische Problem und Hegels Losungsansatz

Die Dialektik von Herr und Knecht

Grenzen

Hegels Freiheitsbegriff

Zusammenfassung von Hegels Begriff der Anerkennung
Taylor tiber Hegel

Authentizitit und Anerkennung — Die Verklammerung der personalen

Identitiit des Individuums mit der Gemeinschaft

Fehlentwicklungen der westlichen Gesellschaften
Instrumentelle Vernunft
Fragmentierte Gesellschaft

11

12
17
20
22

29
30
34
36

45
48
50
53
56

65
70
81
83
87
88

97

100
102



Authentizitét

Ursprung des Authentizitdtsbegriffs

Der moralische Hintergrund des Authentizitdtsbegriffs

Das Bediirfnis nach Anerkennung

Die politische Bedeutung von Anerkennung

Probleme multikultureller Gesellschaften

Der Prozess der Anerkennung als Erweiterung des eigenen Horizonts

Ethik und Anthropologie — Taylors Theorie des Guten

Negative Freiheit?

Handeln und Verhalten

Quellen bei Martin Heidegger

Sprache als Anbindung an die Gemeinschaft
Quellen bei George Herbert Mead

Die ,,Quellen des Selbst*

Historische ,,Quellen des Selbst*

Innerlichkeit

Verindertes Gesellschaftsbild

Naturbejahung und das gewohnliche Leben
Gegenbewegung: romantische Naturvorstellungen
Materielle ,,Quellen des Selbst*

Moderne Identitét

Orientierung im moralischen Raum

Narrative Struktur des Lebens

Orientierung in der Gemeinschaft

Orientierung am Guten

Giiterkonzeptionen

Individualisierung durch Sozialisierung
Ergebnisse der Untersuchung von Taylors Konzeption

III) Meéglichkeiten und Grenzen einer modernen philosophischen
Theorie der Giiter und Werte

Gesellschaftstheorie und kollektive Werte

Was hilt die liberale Gesellschaft zusammen?

Unterschiedliche Bewertung des Gemeinschaftsbegriffes in Deutschland
und den USA

Modernitit und Gemeinschaft

Hegels ,.tragische Diagnose*

Demokratie und Differenz

Gegeniiberstellung von liberalen und kommunitdren Begriindungsstrategien
Lebensformen

104
106
107
112
117
126
131

135
137
142
145
147
154
155
155
159
162
165
168
168
172
175
178
181
184
193
196

201

207
209
213
216
219
222



Authentizitdt und Anerkennung

Philosophie und die Frage nach dem guten Leben

Antike Vorstellungen vom guten Leben

Neuzeitliche Anschlussfdhigkeit an die antike Theorie des guten Lebens
Kants Kritik am Eudaimonismus

Der Inhalt der Frage nach dem guten Leben

Praktische Rationalitét

Gliick als Wunscherfiillung

IV)  Schlussbetrachtung: Eine Theorie des guten Lebens unter den
Bedingungen der Moderne

Das gute Leben als Ganzes

Grenzen der Lebenskonzeption

Gliick des Augenblicks

Bezug zur Wirklichkeit

Was also erwarten wir von unserem Leben?

Literaturverzeichnis

225

242
249
259
274
278
286

293
296
298
302
305

309



Einleitung

Kaum eine Zeit wurde von ihren Zeitgenossen so ambivalent beurteilt, wie die Ge-
genwart. Wihrend die Einen den Wohlstand und die gewonnenen Freiheiten betonen,
beklagen die Anderen einen zunehmenden Egoismus und Werteverfall. Die Diskredi-
tierung von religidsen oder kosmischen Weltordnungen durch die neuzeitlichen Na-
turwissenschaften und der damit verbundene Zusammenbruch feudaler und sténdischer
Gesellschaften, haben den Menschen zwar von erzwungenen dufleren Orientierungen
befreit, aber auch in einer Orientierungslosigkeit zuriickgelassen. Gleichzeitig haben
andere Zwinge, wie etwa marktokonomische und biirokratische Imperative die alten
Abhéngigkeiten und Freiheitsbeschrinkungen ersetzt. Wohl auch deswegen hat sich
innerhalb der Sozialwissenschaften und auch der Philosophie ein Forschungsbereich
etabliert, der sich mit den Funktionsbedingungen der Gesellschaft befasst.

Die politische Philosophie scheint aber mit der politischen Praxis oft nicht viel zu tun
zu haben — Prinzipien und Praxis sind zweierlei. Die aufrichtigsten Bemiihungen, un-
seren Idealen gerecht zu werden, scheitern an der Kluft zwischen Theorie und Praxis.
Aber obwohl die politische Philosophie in einem unmittelbaren Sinne nicht zu ver-
wirklichen ist, erscheint sie in einem anderen Sinne unvermeidbar; ndmlich insofern,
als die Philosophie der Gesellschaft und dem Staat von Anfang an innewohnt; unsere
Institutionen und Praktiken sind Verkorperungen philosophischer Theorien. Sich an
einer politischen Praktik zu beteiligen, bedeutet bereits, in Beziehung zur Philosophie
zu stehen. Trotz aller unserer Ungewissheiten iiber die grundlegenden Fragen der poli-
tischen Philosophie — der Gerechtigkeit, der Werte, der Natur des guten Lebens — wis-
sen wir mit Bestimmtheit, dass wir stets irgendeine Antwort leben.' Gleichzeitig haben
wir oft das Gefiihl, wir fithren unser Leben in vielerlei Hinsicht nicht so, wie wir glau-
ben, dass wir es sollten. Das Vermogen, diese Kluft zwischen der Wirklichkeit und
dem Ideal zu erkennen, ist wesentlich fiir das, was wir Selbstbestimmung und Selbst-
verwirklichung nennen. Denn ohne die Fahigkeit zur Selbstkorrektur ldsst sich die
Idee, dem Leben selbst eine Richtung zu geben, nicht mehr unterscheiden vom zufilli-
gen Durchlaufen einer Serie von Ereignissen. Das eigentlich interessante Phdnomen ist
dabei das Aufkommen der Einsicht — im Lichte von Reflexionen, neuen Erfahrungen
oder der Kritik durch andere, dass die eigenen Werte, Wiinsche und Pléne eventuell
revidiert werden miissen. Die Féahigkeit, sich diesem Prozess zu unterziehen, und emp-
fanglich zu sein fiir Griinde aus dem ethischen Bereich, ist ein integraler Bestandteil
von Selbstbestimmung und Autonomie. Die Schwierigkeit besteht hier jedoch darin,
dass die relevanten Standards die Standards des Handelnden selbst sein miissen — die
Ressourcen fiir eine Bestimmung dessen, wer jemand wirklich und auf vollkommen
authentische Weise sein will, miissen im Selbst gesucht werden. Denn, wo nicht ich
die einzige, oder zumindest in letzter Hinsicht entscheidungsrelevante, Autoritét dafiir
bin, was flir mich das gute Leben ist, sind paternalistische Interventionen in meine ei-
gene Angelegenheiten Tiir und Tor ge6ftnet.

"vgl.: Sandel M., Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene Selbst, in: Honeth A., 1994, S. 18-35

11



Der Vorrang des Rechten vor dem Guten

Gewohnlich ist die Frage: “Wie soll ich mein Leben fithren?” bereits beantwortet, be-
vor man iiberhaupt in der Lage ist, sie zu stellen. Menschen werden in eine bereits be-
stehende Gemeinschaft hinein geboren, in der sich bestimmte allgemeine Verhaltens-
regeln herausgebildet und durchgesetzt haben, die fiir die Mitglieder dieser Gesell-
schaft mehr oder weniger selbstverstindlich sind. Diese Verhaltensregeln, die sich in
einem positiven Gesetz niederschlagen konnen, aber nicht miissen, werden nicht vom
Einzelnen gemacht, sondern vorgefunden und bereits gelebt, ohne dass man sich vor-
her iiberlegt, was man tut oder gar warum man es tut. Man befolgt diese Regeln und
Verhaltenserwartungen nicht etwa, weil man eingesehen hat, das es verniinftig ist, so
zu handeln, sondern allein, weil sie auch von allen anderen, oder wenigstens den
Meisten befolgt werden. Sie haben fraglose Geltung und bilden so einen Mal3stab, an
dem sich das Handeln des einzelnen notwendig orientieren muss, und zwar selbst
dann, wenn man diesen Regeln bewusst zuwider handelt. Denn indem man sich be-
wusst ist, eine Regel gebrochen zu haben, bestédtigt man doch wieder die Geltung der
Regel.

Keine Gemeinschaft kann ohne solche allgemein anerkannten Verhaltensregeln exis-
tieren, und die Identitdt der Gemeinschaft hingt von der Art der Regeln ab. Umstritten
ist dagegen, wie weit diese Regeln zu gehen haben. Die beiden Extrempositionen in
dieser Debatte bilden der “normative Individualismus” oder “Liberalismus” einerseits
und der “Kollektivismus” andererseits. Im ersten Fall bilden die Normen lediglich ein
moralisches Minimum, das nur die Integritit der Person gewihrleisten soll und dariiber
hinaus freien Handlungsspielraum gewédhrt. Soziale Strukturen und gemeinsame
Handlungen werden in diesem Konzept durch die Eigenschaften und Absichten der sie
konstituierenden Individuen dargestellt, soziale Giiter erscheinen als Verkettungen von
individuellen Giitern. Im anderen Fall gibt die Gesellschaft jedem ihrer Mitglieder
dariiber hinaus auch noch gemeinsame Ziele und Zwecke vor, die kollektiv erreicht
werden sollen. Natiirlich finden sich die meisten Leute, wenn sie nicht im Griff einer
strengen Ideologie sind, eher in der Mitte zwischen den beiden oben genannten
Extrempositionen; dennoch gibt es bedeutende Unterschiede zwischen Liberalen ei-
nerseits, die glauben, dass der Staat gegeniiber Konzeptionen des guten Lebens, neut-
ral sein sollte, welche die Individuen verfolgen, und kommunitiren Auffassungen an-
dererseits, die iiberzeugt sind, dass eine demokratische Gesellschaft eine allgemein
anerkannte Definition des guten Lebens bendtigt.

Die Neuzeit hielt es lange fiir einen ihrer grofiten Fortschritte, dass moderne westliche
Gemeinschaften sich darauf beschrénkten, thren Mitgliedern lediglich ein ,,morali-
sches Minimum* an Verhaltenserwartungen aufzuerlegen. Moral galt noch als philo-
sophisch begriindbar, Vorstellungen, was dariiber hinaus gut und wiinschenswert sei,
galten dagegen als keiner zwingenden Begriindung zuginglich und wurden deswegen
in das individuelle Belieben der Individuen gestellt. Vorstellungen vom Guten, die seit
den griechischen Anfingen die Ethik geprédgt hatten, verschwanden aus der Aufmerk-
samkeit der Philosophie. Mit ein Grund dafiir diirfte auch gewesen sein, dass einer
wichtigen Differenzierung zu wenig Beachtung geschenkt wurde: der Unterscheidung

12



zwischen einem Denken, das nach Griinden fiir Werturteile und Giiterpriaferenzen
sucht, um die Menschen beraten zu kénnen, ihnen aber in letzter Konsequenz eine ei-
gene Entscheidung iiberldsst — und einem Denken, das diese Eigenverantwortlichkeit
verweigert und die Menschen bevormundet.

Die beiden Bereiche der Moral und des guten Lebens waren in der Philosophie nicht
von Anfang an getrennt, sondern erst als Folge einer bestimmten historischen Ent-
wicklung. Dass die Lehre vom richtigen Leben aus der Philosophie ausgeschlossen
wird, ist den strengen Begriindungsanspriichen der Aufkldrung zu verdanken. Im Re-
gelfall gilt Immanuel Kant mit seinen Werken Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
und Kritik der praktischen Vernunft als der Grenzpunkt, an dem ,,euddmonistische*
Ethikansdtze aufgegeben werden mussten, weil in diesen Konzepten Argumente vor-
gebracht werden, die jede Moglichkeit der Verallgemeinerung von Aussagen {iber das
Gute — speziell das gute Leben — unmdoglich machen. Aber bereits diese Grundan-
nahme ist problematisch. Kant unterschied drei Ebenen praktischer Rationalitét, denen
er zwel verschiedene Grade von Verbindlichkeit zuschrieb. Auf der obersten Ebene
befinden sich die Aussagen liber moralische Pflichten — die kategorischen Imperative —
, die ithm als streng verallgemeinerbar galten (was wiederum auch der Geltungsgrund
fiir ihre Verpflichtung ist). Die praktischen Gebote auf den darunter liegenden Ebenen
galten ithm dagegen nicht als streng verallgemeinerbar und damit als hypothetische
Imperative. Er unterschied hier zwischen technischen und assertorischen Imperativen.
Technische Imperative die sich auf der untersten Ebene finden, stellen Zweck-Mittel-
Beziehungen her, etwa in der Art: ,,Um dieses Ziel zu erreichen, musst du jenes tun®.
Damit ist nicht bestritten, dass solche Anweisungen sich als richtig erweisen und ver-
allgemeinerbar sind in dem Sinne ,,/mmer, wenn du dieses Ziel erreichen willst, soll-
test du jenes tun“. Hypothetisch sind sie nur in dem Sinne, dass es nicht zwangslaufig
notwendig ist, dieses Ziel zu haben. Die mittlere Ebene der assertorischen (beratenden)
Imperative verbindet und trennt die obere und untere Ebene in einer eigentiimlichen
Weise. Sie geben Hinweise, welche die praktische Notwendigkeit einer Handlung als
Mittel zur Erreichung des eigenen Gliicks zeigt. Damit empfehlen sie Handlungswei-
sen, deren Ziel grundsitzlich in jedermanns Interesse liegt. Auch Kant akzeptiert, dass
das Streben nach Gliick zum Wesen des Menschen gehort und dass Empfehlungen, die
dieses Gliick tatsdchlich fordern, deswegen auch streng verallgemeinerbar sind. Jeder
miisste solche Empfehlungen eigentlich annehmen wollen, vorausgesetzt natiirlich sie
sind richtig. Trotzdem gelten sie fiir Kant nicht kategorisch, sondern nur hypothetisch.
Sein Gliick kann man eben niemandem vorschreiben, geschweige denn, ihn dazu
zwingen. Wie konnte es dann noch sein Gliick sein?

Fir Kant gilt, dass das gute Leben eben das Leben ist, das von den jeweiligen Indivi-
duen als gut empfunden wird. Da es jedoch eine empirische Frage ist, was Menschen
fiir gut halten, kann es auf diese Weise keine objektiven, fiir alle Menschen unter ver-
schiedenen konkreten Umstidnden giiltigen, Verhaltensregeln geben, wie man das
Gliick erreichen kann. Kant scheint daher die Frage nach dem guten Leben aus der
Philosophie auszuschlieBen. Dies ist zwar nicht ganz richtig, denn im zweiten Buch
der Kritik der praktischen Vernunft bezeichnet er es als das hochste Gut, eine Synthese
zwischen den Forderungen der Sittlichkeit und dem Wunsch nach einem gliicklichen

13



Leben herzustellen.” Allerdings hat er einer Theorie des Gliicks oder des guten Lebens
wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Gleichzeitig ist er jedoch der Meinung, dass wir
eine bestimmte engere Frage, die Frage nach der Moral, aus der weiten ethischen
Frage isolieren und im Rahmen einer strengen Philosophie beantworten konnen. Denn
fiir die Moral gibt es, so Kants Uberzeugung, die Moglichkeit der Begriindung aus der
reinen Vernunft, die unabhingig von den variierenden empirischen Lebensumstédnden
ist. Trotzdem gewinnt wieder die Uberzeugung in einem breiten Umfang Zustimmung,
dass sich die Moralphilosophie nicht in der Form isolieren ldsst, wie das in der Kanti-
schen Tradition iiblich ist. Dass die Trennung zwischen Moral und gutem Leben sich
so einfach nicht aufrecht erhalten ldsst, dass die moralische Problematik vielmehr an
verschiedenen Punkten auf die ethische verweist, wird inzwischen von vielen Moral-
philosophen anerkannt. Das gilt insbesondere fiir die Motivationsfrage.”

Fiir eine lange Reihe von Philosophen war es selbstversténdlich, dass das Rechte nur
im Lichte des Guten erkannt werden kann. Vor allem fiir die Vertreter einer Theorie,
die sich Aristoteles und Thomas von Aquin anschlief8t, gilt, dass fiir alle Mitglieder
einer Art das Gute der Zweck ist, den diese Mitglieder als Mitglieder dieser Art an-
streben, indem sie ihre artspezifische Vervollkommnung verwirklichen. Die Regeln
fiir das richtige Handeln von vernunftbegabten Lebewesen sind jene Regeln, die diese
befolgen miissen, wenn sie ihre artspezifische Vollendung erreichen wollen. Der Inhalt
dieser Regeln und ihre Verbindlichkeit leiten sich von dem Zweck her, dem ihre Be-
folgung dient. Sie sind nicht als mehr oder weniger detaillierte Anweisungen zu ver-
stehen. Es sind vielmehr Regeln, die fiir eine besondere Lebensform konstitutiv sind,
deren Hauptmerkmal darin liegt, dass menschliche Wesen vernunftbegabt sind. Deren
Vollendung liegt in einer Téatigkeit, die selbst das hochste Gliick bedeutet und die das
Leben, deren Vollendung sie ist, zu einem gliicklichen Leben macht. Die Missachtung
der Regeln bedeutet, dass sich der Mensch von dem entfernt, was gut fiir ihn ist. Und
wenn ein Mensch nicht weis, was wirklich gut fiir thn ist, so ist er auch der einzigen
verniinftigen Griinde fiir das richtige Handeln beraubt. Das bedeutet natiirlich nicht,
dass die Menschen nach dieser Ansicht von Anfang an eine vollstdndige Kenntnis {iber
das Gute besitzen, von der sie Regeln fiir das richtige Handeln ableiten konnten. Jeder
Einzelne muss lernen, eine Féahigkeit zum Erfassen des Guten auszubilden, indem er
von anderen etwas iiber Regeln und Verhaltenserwartungen lernt und so durch einen
allméhlichen Prozess erfdhrt, wie Regeln, Tugenden, Giiter und das Gute miteinander
verbunden sind. In dem Malle, wie wir das menschlich Gute falsch oder unklar ein-
schitzen, ist unser Verstdndnis von den, das richtige Verhalten bestimmenden Regeln
ebenfalls falsch und unklar; und in dem Mal3e, wie wir den spezifischen Charakter des
menschlich Guten ignorieren oder vergessen, oder in einer anderen Weise verfehlen,
sind wir unfdhig, eben diese Regeln hinreichend klar oder verbindlich zu formulieren.
Eine angemessene Kenntnis der moralischen Regeln ist untrennbar mit einer echten
Kenntnis des menschlichen Guten verbunden und ohne diese nicht zu erlangen. Eine
verniinftige Ubereinkunft iiber moralische Regeln setzt immer auch eine Ubereinkunft
iiber das Wesen des menschlich Guten voraus. Jedes politische Gemeinwesen, das ge-
meinsam geteilte, hinreichend klar formulierte und rational begriindbare moralische

* vgl.: Kant I, Kritik der praktischen Vernunft, Zweites Buch: Dialektik der reinen praktischen Vernunft 1781/87
3 vgl.: Wolf U., Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, 1999, S. 13.

14



