Eine Wurde fur alle LLebewesen?

herausgegeben von
Sabine Odparlik

und Peter Kunzmann

NI

Herbert Utz Verlag - Miinchen



ta ethika

heransgegeben durch

Prof. Dr. Nikolaus Knoepffler, Universitdt Jena
und
Prof. Dr. Elke Mack, Universitéit Erfurt

Band 4
Gefordert mit Mitteln des Bundesministerinms fiir Bildung und Forschung

Unmschlagabbildung: Ein Detarl der Handlinfe des Bildhaners Heinrich Apel
im Naumburger Dom, anfeenommen von Grit Hiersemann
mit freundlicher Genebmigung des Kiinstlers und der 1 ereinigten Domstifter
zu Merseburg und Naumburg.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek:
Die Dentsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Dentschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet iiber http:/ | dnb.ddb.de abrufbar.

Dieses Werk ist urbeberrechtlich geschiitzt.

Die dadnrch begriindeten Rechte, insbesondere die der Ubersetzung, des Nach-
drucks, der Entnabme von Abbildungen, der Wiedergabe anf
photomechanischem oder dbnlichem Wege und der Speicherung in
Datenverarbeitungsanlagen bleiben — auch bei nur ansgngsweiser V'erwendung —
vorbehalten.

Copyright © Herbert Utz Verlag GmbH 2007
ISBN 978-3-8316-0741-9
Printed in Germany

Herbert Utz V'erlag GmbH, Miinchen
089-277791-00 - www.ut3.de



Vorwort

Gibt es eine Wiirde fiir alle Lebewesen? Diese Frage ist offen, und
sie ist mehrdeutig: Wenn es heillen soll, eine Wrde, dann wird danach
gefragt, ob denn die Rede als solche sinnvoll sei: Kann neben und mit
dem Menschen anderen Lebewesen »Wiirde« zugesprochen werden,
und wenn ja, in welchem Sinne? Kann es sogar bedeuten, dass thnen
eine vergleichbare, ja die gleiche Wiirde zukommt, wir also ene Wirde
fur alle Lebewesen annehmen?

Die Ahnlichkeiten aller Lebewesen auf der zelluliren Ebene und
besonders die Méglichkeit, genetisches Material tiber Speziesgrenzen
hinweg zu tibertragen, fihrte in der Schweiz 1992 dazu, den Begriff
der Wiirde der Kreatur in die Bundesverfassung einzufithren. Dieser
Wiirde sei im Umgang mit Keim- und Erbgut von Tieren, Pflanzen
und anderen Organismen Rechnung zu tragen. Die »Wiirde der Kre-
atur« wurde zu einem festen, wenn auch umstrittenen Terminus in
der Bioethik.

Um seine Bedeutung zu kliren, entstand am Lehrstuhl fir Ange-
wandte Ethik (Prof. Dr. mult. N. Knoepffler) der Friedrich-Schiller-
Universitit Jena das Projekt »Wiirde in der Gentechnologie«, finan-
ziert vom Bundesministerium fir Bildung und Forschung (BMBF).
Im Verlaufe des Wintersemesters 2005/2006 veranstaltete diese
BMBF-Nachwuchsforscherguppe eine Vortragsreihe zur »Wirde
nichtmenschlicher Lebewesen«. Der vorliegende Band fasst die Bei-
trige aller Referenten zusammen und wurde zusitzlich erweitert
durch zwei Artikel der Herausgeber.

Die Beitrige und ihre Anordnung spiegeln wesentliche Aspekte des
Diskussionsstandes wieder: Den Aufsitzen von Peter Kunzmann und
Heike Baranzke, die eine Wiirde aller Lebewesen auch in historischer
Perspektive einordnen, folgen die Texte von Florianne Koechlin und
Sabine Odpatlik, die sich hier explizit mit dem Begriff der Wiirde der
Pflanzen auseinandersetzen. Diese beiden Texte haben noch eher den
Charakter einer Frage, auf den der Beitrag von Anne Siegetsleitner



Vorwort

gleichsam eine Antwort darstellen kénnte, weswegen er den beiden
ersten nachgeordnet wurde. Als Gegenposition zu Anne Siegetsleit-
ners Text, der einer Wiirde aller Lebewesen gegentiber positiv einge-
stellt ist, folgt am Schluss der Aufsatz von Dietmar von der Pfordten,
der selbst der Rede von einer Tierwiirde skeptisch gegentibersteht.

Obwohl der Ausdruck »Wiirde der Kreatur« erst durch die Schwei-
zer Bundesverfassung zu einer festen Gréf3e wurde, war die Sache als
Desiderat vorher schon formuliert und ihr systematischer Ort bereits
vorbereitet, wie Peter Kunzmann an einer Analyse von Hans Jonas
nachweist.

Der Begriff der Wiirde der Tiere dagegen steht, wie Heike Baranzke
in ihrem Beitrag darlegt, schon lingere Zeit im Raum, da die Ahnlich-
keit von Menschen und Tieren aufgrund der beiden gemeinsamen
Fihigkeit, Schmerzen zu empfinden, den Ausschluss der Tiere aus
dem Kreis der moralisch zu berticksichtigenden Lebewesen fragwiir-
dig erscheinen ldsst. Die vielfachen tierethischen Publikationen der
letzten Jahre und Verdnderungen in der Tierschutzgesetzgebung ver-
schiedener europiischer Linder verdeutlichen, dass die Behandlung
von Tieren, so als seien sie bloB3e Sachen, heute weitgehend abgelehnt
wird. Die Rede von der Wiirde der Tiere 16st vor diesem Hintergrund
kaum noch Verwunderung aus. Der Text von Dietmar von der Pford-
ten zeigt allerdings, dass es auch durchaus méglich ist, Tiere als woral
patients, aber nicht zugleich als Wiirdentriger zu betrachten. Die Frage
nach Sinn und Unsinn der Annahme einer Wiirde der Tiere steht also
weiter im Raum und bedarf der Diskussion.

Doch wie das Projekt »Wiirde in der Gentechnologie« insgesamt,
so soll dieser Band tiber die Frage nach der Wiirde der Tiere hinaus-
gehen, denn seit die biologische Forschung immer mehr Erkennt-
nisse zu Tage fordert, die zeigen, dass nicht nur die Grenzen zwi-
schen Menschen und Tieren, sondern auch die zwischen Tieren und
Pflanzen flieBend verlaufen, stellt sich die Frage, ob der Kreis der
moralisch zu bertcksichtigenden Lebewesen nicht noch weiter aus-
zudehnen sei. So wird diskutiert, ob es sinnvoll ist, der empfundenen
Verpflichtung, auch Pflanzen einen Platz in unserem moralischen
Universum einzurdumen, mit dem Begriff der Wiirde Ausdruck zu



Vorwort

verleihen. Wir haben noch keine letzte Antwort auf die neuen, sich
aufdringenden Fragen um das »Ob« und »Wie« einer direkten morali-
schen Berticksichtigung pflanzlichen Lebens. Zu diesen offenen Fra-
gen nach einer Wiirde der Pflanze gehdrt die Suche nach einer ange-
messenen Form des respektvollen Umgangs mit ihnen, aber auch,
ob in diesem Rahmen Individuen, Pflanzenteile oder Gattungen zu
berticksichtigen sind oder welche Kriterien fiir eine Giiterabwigung
denkbar wiren.

In philosophischen Debatten, sogar innerhalb der Schweizer Dis-
kussion um den neuen Verfassungsbegriff wurde dieses Thema cher
vernachlidssigt. Dabei werden die gentechnischen Moglichkeiten
gerade an Pflanzen in der Offentlichkeit besonders kontrovers dis-
kutiert. Das Projekt geht erste Schritte mit den Beitrdgen von Flori-
anne Koechlin und Sabine Odparlik. Erstere fragt angesichts neuerer
Ergebnisse der pflanzenphysiologischen Forschung ganz konkret, ob
man Begriffe wie Bewusstsein und Intelligenz nicht nur auf Men-
schen und — wie im Rahmen der Tierwiirdediskussion geschehen
— auf Tiere, sondern auch auf Pflanzen beziehen kann und darf.
Beide Autorinnen verweisen auf die Problematik einer klaren Grenz-
ziehung zwischen den Lebewesen hin und fragen, ob wir demnach
auch Pflanzen eine Wiirde zuerkennen sollten. Gleichzeitig werden
auch die Schwierigkeiten offenbar, die sich mit der Anerkennung
einer »Wiirde der Pflanze« unausweichlich verbinden. Wie kénnen
wir Lebewesen als Wiirdentriger ansehen und auf dieser Basis direkt
moralisch berticksichtigen, welche doch gleichzeitig unser tiglich’
Brot bedeuten?

Wias sich in allen hier versammelten Beitridgen abzeichnet, ist, dass die
Frage nach einer Wiirde der nichtmenschlichen Lebewesen untrenn-
bar verbunden ist mit der nach dem Selbstverstindnis des Menschen.
Dabei geht es zum einen darum, wie sich der Mensch unter den ande-
ren Lebewesen verortet. Sollte er angesichts der Ahnlichkeiten zwi-
schen den verschiedenen Lebewesen die Vorstellung von der Sonder-
stellung des Menschen in der Natur, welche traditionell auch mit dem



Vorwort

Begriff der Menschenwiirde umschrieben wurde, aufgeben und nun
auch nichtmenschliche Lebewesen als Wiirdentriger anerkennen?
Anne Siegetsleitner hilt die Anwendung eines nicht nur dquivoken,
sondern semantisch einheitlichen Wirdebegriffs prinzipiell auf alle
Lebewesen fiir moglich, wobei »Wiirde« in jedem Fall bedeute, das
Wohlergehen des Wiirdentrigers um seiner selbst willen zu bertick-
sichtigen. Allerdings ergében sich aufgrund der unterschiedlichen
Konstitution der Lebewesen jeweils unterschiedliche Formen des res-
pektvollen Umgangs. Dabei geht sie allerdings nicht vom traditionel-
len, auf der Vernunftbegabung basierenden Menschenwiirdebegriff
aus, da dieser, wenn tiberhaupt, lediglich auf einige wenige Tierarten
ausgedehnt werden kénne. Allenthalben wird deutlich, dass die Frage
nach dem moralischen Status nichtmenschlicher Lebewesen unaus-
weichlich auch eine Auseinandersetzung mit dem Bild das wir Men-
schen von uns selbst haben, nach sich zieht. Dietmar von der Pford-
ten und Heike Baranzke halten es fiir nicht méglich, den Begriff der
Wiirde der Kreatur bzw. der Tiere vom traditionellen Menschenwiir-
debegriff her abzuleiten, also auf dem Hintergrund der Fahigkeit zur
Selbststeuerung und damit auch zur moralischen Selbstbestimmung,
Worauf basiert sonst die Verpflichtung des seiner Sonderstellung und
seiner besonderen Wiirde entkleideten Menschen zur moralischen
Berticksichtigung des aulerhumanen Lebens? Ist denn, wie Sabine
Odpatlik in ihrem Beitrag zu bedenken gibt, von einer besonderen
Auszeichnung des Menschen als sittliches Subjekt auf dem Hinter-
grund bioethischer Fragen tiberhaupt abzusehen? Peter Kunzmann
nennt den Begriff der Menschenwiirde sogar als méglichen Anker-
punkt des Respekts vor den Naturdingen. Und nicht zuletzt Heike
Baranzke weist explizit darauf hin, dass der Begriff der Menschen-
wirde keineswegs nur mit Anspruchsrechten verbunden ist und auch
nicht implizieren muss, dass nur Menschen einen Platz im Bereich der
Moral hitten. Ganz im Gegenteil, es sei gerade nur die dem Menschen
eigene Selbststeuerungs- und damit Moralfihigkeit, die Verpflichtun-
gen nach sich ziehe. Aus einer so verstandenen Menschenwiirde, darin
sind sich die Autoren weitgehend einig, kénne eine umfassende Ver-
antwortungsethik fir alles Lebendige entwickelt werden.



Vorwort

Ob allerdings die Anerkennung einer »Wiirde« aller Lebewesen fur
die Umschreibung und praktische Umsetzung unser Intuition, gegen-
tber Pflanzen und Tieren gewisse Pflichten der Riicksichtnahme zu
haben, wirklich zweckdienlich ist oder nicht sogar hindetlich sein
konnte, bleibt, wie von Dietmar von der Pfordten mit Blick auf den
Begriff der Tierwiirde betont, weiterhin diskussionswiirdig und stellt
somit eine Aufgabe fir die Zukunft dar.

Unsere Arbeit ist ohne die finanzielle Unterstiitzung des Bundesmi-
nisteriums fir Bildung und Forschung nicht méglich, weswegen wir
hierfiir an dieser Stelle unseren Dank aussprechen. Er gilt aber zuerst
Herrn Prof. Dr. mult. Nikolaus Knoepffler, der das ganze Projekt
konzipiert und initilert hat. Dr. Anne Siegetsleitner, die die Arbeits-
gruppe »Wiirde in der Gentechnologie« mit aufgebaut und das erste
Jahr leitend begleitet hat, war mal3geblich fiir die Konzeption der Vor-
tragsreihe, wofiir wir ihr dankbar sind. Ein herzliches Dankeschon gilt
auch Frau Gisela Schmidt und unseren Hilfskraften, Dr. Dirk Preul3,
Romy Arnold, Christine Baumbach, Christiane Burmeister und Robert
Ranisch, die uns durch ihre fleifige Mitarbeit bei der organisatorischen
Durchfiihrung der Vortragsreihe und durch die redaktionelle Uberar-
beitung der vorgelegten Aufsitze engagiert unterstltzt haben. Auller-
dem schulden wir Dank den vielen, durch deren kritische Einreden
und gute Ideen wir zu neuen Einsichten kamen.

Natiirlich gilt ein ganz besonderer Dank auch unseren Referenten,
die sich z.T. auf einen recht langen Weg nach Jena gemacht haben,
um uns ihre Gedanken zum Thema zur Diskussion vorzustellen.

Wir kénnen mit unserem Biichlein die im Titel gestellte Frage »Eine
Wirde flir alle Lebewesen?« nicht abschlieBend beantworten, hoffen
aber, einige neue Gedanken in die Diskussion gebracht zu haben und
diese so zu bereichern oder — im Falle der »Wurde der Pflanze« — sie
zu beleben.

Jena, im August 2007 Peter Kunzmann und Sabine Odparlik






Inhaltsverzeichnis

Peter Kunzmann
Der stumme Appell um Schonung. Hans Jonas und der systematische Ort
ezner yWiirde der Kreatur«
9

Heike Baranzke
Eine spezifische Wiirde von Tieren und Pflanzgen?

Begriffe — Rezeptionen — Intentionen — Herausfordernngen
35

Florianne Koechlin
Die Wiirde des Eichenblatts
57

Sabine Odparlik
Und die Wiirde der Pflanze?
73

Anne Siegetsleitner
Zur Wiirde nichtmenschlicher 1ebewesen
103

Dietmar von der Pfordten

Tierwiirde nach Analogie der Menschenwiirde?
119

Autorinnen und Autoren
143






Der stumme Appell um Schonung
Hans Jonas und der systematische Ort
einer »Wiirde der Kreatur«

Peter Kunzmann

1 Das »Stttliche Eigenrecht der Natur« im Prinzip Verantwortung

Hans Jonas, so lautet die These dieses Beitrags, hat in seinem Haupt-
werk »Das Prinzip Verantwortung« Bedenkenswertes und Wichtiges
tber die »Wiirde der Kreatur« und ihren mdglichen systematischen
Rang formuliert. Diese These bedarf der Rechtfertigung. Denn zum
einen kommt der Terminus selbst nicht bei ihm vor, jedenfalls nicht in
der fir die einschligige Debatte charakteristischen Weise. Zum ande-
ren scheint hier ein Anachronismus vorzuliegen: Jonas’ Buch erschien
1979, also noch bevor sich in der Schweiz jene Diskussionen erho-
ben, die dann zur Aufnahme der »Wiirde der Kreatur« in die dortige
Bundesverfassung fiihrten, was wiederum zu jenen Analysen Anlass
gab, die das vorliegende Buch dokumentiert, vertieft und weiterfihrt.
Darf man das Prinzip »Wirde der Kreatur« gleichsam zuriick proji-
zieren in das »Prinzip Verantwortung« und damit einen Denker rekla-
mieren, der sich explizit nicht dazu geduf3ert hat und der m. W. auch
nicht mit der »Schweizer« Diskussion und ihrer vielfiltigen Weiter-
fithrung in Beziehung gebracht wird?

Man darf. Als Beleg méchte ich nur einen Passus auslegen, der, wie
ich zeigen will, viel Giber die Bedeutung einer »Wiirde der Kreatur«
aussagt, ihr gleichsam einen systematischen Ozt vorbereitet. Das Ziel
der Gegeniiberstellung von Sequenzen aus Jonas sehr dichtem Text
zum sittlichen Figenwert der Natur mit Thesen aus der gegenwirti-
gen Diskussion um die »Wiirde der Kreatur« liegt darin zu zeigen, wie
sich letztere beinahe wie eine Antwort auf Jonas Anfragen lesen lasst.
Darin soll sich ihr systematischer Ort zeigen und es soll sich damit



Der stumme Appell um Schonung

wiederum eine Antwort finden lassen, weshalb die durchaus eigen-
willige Schweizer Konstruktion doch sehr schnell sehr viele Freunde
gefunden hat — obwohl noch gar nicht ausgemacht ist, was sie denn
genauer bezeichnet.

Der Text! lautet im Ganzen:

»Sittliches Eigenrecht der Natur?

Und wie, wenn die neue Art menschlichen Handelns bedeuten
wilrde, dass mehr als nur das Interesse »des Menschen¢ allein zu
berticksichtigen ist — dass unsere Pflicht sich weiter erstreckt und
die anthropozentrische Beschrinkung aller fritheren Ethik nicht
mehr gilt? Hs ist zumindest nicht mehr sinnlos, zu fragen, ob der
Zustand der aullermenschlichen Natur, die Biosphire als Ganzes und
in ihren Teilen, die jetzt unserer Macht unterworfen ist, eben damit
ein menschliches Treugut geworden ist und so etwas wie einen mora-
lischen Anspruch an uns hat — nicht nur um unsretwillen, sondern
auch um ihrer selbst willen und aus eigenem Recht. Wenn solches der
Fall wire, so wiirde es kein geringes Umdenken in den Grundlagen
der Ethik erfordern. Es wiirde bedeuten, nicht nur das menschliche
Gut, sondern auch das Gut auBlermenschlicher Dinge zu suchen, das
heiB3t die Anerkennung von »Zwecken an sich selbst« tiber die Sphire
des Menschen hinaus auszudehnen und die Sorge daftir in den Begriff
des menschlichen Guts einzubeziehen. Fir eine solche Treuhdnder-
rolle hat keine frithere Ethik (aulerhalb der Religion) uns vorbereitet
—und die herrschende wissenschaftliche Ansicht der Nazur noch viel
weniger. Ja, die letztere versagt uns gerade mit Entschiedenheit jedes
theoretische Recht, tiber die Natur noch als etwas zu Achtendes zu
denken — hat sie diese doch zu der Indifferenz von Notwendigkeit
und Zufall reduziert und aller Wiirde von Zwecken entkleidet. Und
doch, ein stummer Appell um Schonung ihrer Integritit scheint von
der bedrohten Fulle der Lebenswelt auszugehen. Sollen wir auf ihn
héren, sollen wir seinen Anspruch als verbindlich, weil sanktioniert
von der Natur der Dinge, // anerkennen oder in ihm lediglich ein

1 Jonas 1979, 29f.

10



Eine spezifische Wiirde von Tieren und Pflanzen?
Begriffe — Rezeptionen — Intentionen —
Herausforderungen

Heike Baranzke

Seit dem 17. Mai 1992 findet sich in der Schweizerischen Bundes-
verfassung (seit 1998 SBV Artikel 120; Artikel 24" Absatz 3 der
alten Verfassung) folgender Passus: »Der Bund erlisst Vorschriften
tber den Umgang mit Keim- und Erbgut von Tieren, Pflanzen und
anderen Organismen. Er trigt dabei der Wiirde der Kreatur sowie
der Sicherheit von Mensch, Tier und Umwelt Rechnung und schiitzt
die genetische Vielfalt der Tier- und Pflanzenarten.« Mit der Verab-
schiedung dieses Rechtstextes war aber keineswegs klar, was aufgrund
einer kreatiitlichen Wiirde beachtet werden soll. Vielmehr begann die
Diskussion iiber Bedeutung und Tragweite des neuen Rechtsbegriffs
nun erst, die bis heute andauert.! Die »Wiirde der Kreatur« ist ein zen-
traler Leitbegriff fir die 1998 gegriindete Eidgendssische Ethikkom-
mission fiir die Biotechnologie im Ausserhumanbereich (EKAH).

In der EKAH-Broschiire tiber »Die Wirde der Tiere« setzen die
Verfasser erstens die Traditionslosigkeit des Begriffs »Wiirde der
Kreatur« voraus und gehen zweitens davon aus, dass er Menschen
aus- und Tiere, Pflanzen und andere Organismen einschlieBe.” Unter
der Uberschrift: »Die Menschenwiirde und die Wiirde der Kreatur:

1 Vgl. Liechti (Hg.) 2002; v. d. Pfordten 2003; Flury 2003; Art. »Wiirde der Kreatur«
im Worterbuch von Goetschel/Bolliger 2003, 239-241.

2 »Der Begriff der Wirde der Kreatur ist sowohl in der ethischen als auch in der
rechtlichen Diskussion neu. Weltweit ist er bis heute nur in der Aargauer Kantons-
verfassung und seit 1992 in der Schweizerischen Bundesverfassung als Rechtsbegriff
vertreten. So wie der Begriff in der Verfassung verwendet wird, schliesst er den Men-
schen aus und umfasst Tiere, Pflanzen und andere Organismen.« (EKAH u. EKTV
2005, o. S.; Text unter: http:/ /www.ckah.ch/imperia/md/content/ckah/publikatio-
nen/broschuere/d-tiere.pdf)

35



Eine spezifische Wiirde von Tieren und Pflanzen?

vergleichbar, aber nicht gleich« wird eine Beziechung der beiden Wiit-
debegriffe suggeriert, ohne aber die Art der Beziehung zu kliren und
zugleich dieselbe in der erlduternden Textpassage wieder in Frage
zu stellen. Diese Unsicherheit beziiglich der Grundbedeutung, der
Herkunft der Idee kreatiirlicher Wiirde und ihrer Relation zur Men-
schenwiirde kennzeichnete die Diskussion von Beginn an. Schon die
strenge Parallelkonstruktion der Wiirdebegriffe im urspriinglichen
Artikel 24™V der alten SBV? sowie die Tatsache zweier gegensitzli-
cher Rechtsgutachten® spiegelt die grundsatzliche Unklarheit beziig-
lich des semantischen Umfangs, der begrifflichen Herkunft und des
systematischen Verhiltnisses der beiden Wiirdebegriffe wider.

Menschenwiirde und Speziesismus — zwischen Intellektualisnus
und Kreatiirlichkeit

Ob also Tiere und Pflanzen Wiirde besitzen und welcher Art diese
Wiirde ist, hingt offensichtlich davon ab, was unter Wiirde verstan-
den wird, wozu diese dienen soll und in welchem Verhiltnis sie zur
Menschenwtirde steht. Menschenwiirde ist offensichtlich der bekann-
tere der beiden Begriffe. Wahrgenommen als ein Begriff, der lange
dazu diente, »den besonderen Status des Menschen gegeniiber ande-
ren Lebewesen zu unterstreichen«®, besitzt er fiir das Mensch-Natur-

3 Artikel 247 der alten SBV hatte folgende Struktur:

Abs. 1 Allgemeine, Mensch und Umwelt umfassende Zielnorm

Abs. 2 Bestimmungen fiir den Humanbereich (»Schutz der Menschenwiirde«)

Abs. 3 Bestimmungen fiir den AuB3erhumanbereich (»Der Bund ... trigt der Wiirde
der Kreatur ... Rechnung)

In der revidierten Verfassung 1999 wurden Human- und Ausserhumanbereich auf
verschiedene Artikel verteilt. Vigl. Artikel 119 u. 119* fiir den »Schutz der Menschen-
wiirde« im Humanbereich, Artikel 120 »Wiirde der Kreatur« (entspricht Artikel
247 Abs. 1 u. 3 der alten SBV).

4 Practorius/Saladin 1996; Balzer/Rippe/Schaber 1997; vgl. Baranzke 2000.

5 Zu Geschichte u. Hintergrund der Wiirde der Kreatur in der SBV vgl. Baranzke
2002, 1. Kap.; Baranzke 2003; Krepper 1998. Fur die Geschichte der naturphiloso-
phischen und ethischen Stellung der Pflanzen in der abendlindischen Philosophie

36



Die Wirde des Eichenblatts!

Florianne Koechlin

Tiere haben ecine »Seele« oder eine »Innerlichkeit«. Und Pflanzen?
Haben sie eine »Innerlichkeit«, eine »Wiirde«? Dieser Frage nachzu-
gehen, bekam ich als Mitglied der Eidgendssischen Ethikkommission
fiir Biotechnologie im Ausserhumanbereich unverhofft Gelegenheit.
Im Frithjahr 2004 erteilte uns die Bundesverwaltung den Auftrag
zu erkunden, was der Verfassungsartikel von 1992, die Wiirde der
Kreatur sei zu achten, auf Pflanzen bezogen bedeuten kénnte. Die
Schweiz ist weltweit das einzige Land, das eine solche Verfassungs-
norm kennt. Doch wie kann eine Pflanze Wirde haben? Wiirde ist
etwas, was dem Menschen zusteht. Das Wort Wirde stammt vom
althochdeutschen Ausdruck »Wirdekeit« ab, der auf »Wert«, »Wertig-
keit« oder »Wertsein« verweist. Wiirdig war eine Person, die wegen
ihrer grossen Tugendhaftigkeit oder ihres hohen Rangs besondere
Wertschitzung genoss.

Nun soll also auch die Katze von nebenan und der Apfel, in den
ich gerade beisse, eine Wiirde haben. Ist es nicht zuviel des Guten,
Wiirde jetzt auch noch iber alle Kreaturen dieser Welt zu stiilpen
und sie dadurch noch mehr zu vermenschlichen? Wir tendieren
ohnehin schon dazu, ziemlich unbedarft menschliche Eigenschaften
auf andere Lebewesen zu tibertragen, und bezeichnen das Kamel als
hochmiitig und den Adler als stolz, nur weil uns ihr Aussehen und
Ausdruck dies suggerieren.?

1 Wiederabdruck aus: Florianne Koechlin: Zellgefliister. Streifziige durch wissen-
schaftliches Neuland. Basel 2005. Mit freundlicher Genehmigung des Lenos Verla-
ges. Sie schweizerische Rechtschreibung wurde beibehalten.

2 Die Wiirde der Pflange — rechtlich:

Artikel 120, Absatz 2 der Schweizerischen Verfassung legt fest, dass der Bund »der
Wiirde der Kreatur« Rechnung trigt. Der Verfassungsartikel wurde 2003 im »Bun-
desgesetz Uber die Gentechnik im Ausserhumanbereich« konkretisiert. Artikel 8,
Absatz | heisst: »Bei Tieren und Pflanzen darf durch gentechnische Verinderun-

57



Die Wirde des Eichenblatts

Andererseits: Mit dem Wort Wiirde setzen wir ein Zeichen dafir,
dass wir Tiere und Pflanzen anders anschen als noch vor 50 Jahren.
Es drickt aus, dass wir bereit sind, sie als Lebewesen zu schitzen, die
einen Wert fir sich selbst haben, unabhingig von unseren Interessen.
Es gibe auch andere Worte, die diesen Respekt zum Ausdruck brin-
gen kénnten.

Seit der Aufklirung haben Pflanzen und Tiere an »Wirdekeit« ver-
loren, sie wurden immer mehr als lebende Maschinen betrachtet, die
nach einem immer gleich ablaufenden Programm reagieren. Heute
gestehen wir zumindest héheren Tieren zu, dass sie empfindsam sind
und — wie Adolf Portmann gesagt hitte — eine »Innetlichkeit« haben.
Doch Pflanzen? Besitzen auch sie eine »Innerlichkeit«?

Die Ethikkommission sollte also herausfinden, wie das Gebot, die
Wiirde der Pflanze sei zu achten, konkret umgesetzt werden koénnte.
Wir beschlossen, zunichst herauszufinden, was die moderne Biologie
heute Giber das Wesen der Pflanze weiss. Unsere Fragestellung war:
Sind Pflanzen eher roboterhafte Wesen, oder sind sie empfindungs-
fihige Wesen mit einer eigenen »Innerlichkeit«? Was unterscheidet
Pflanzen von Tieren? Die Antworten auf diese Fragen sollten uns
helfen, ethische Begriindungen zu erarbeiten.

Ein hiufig gebrauchtes Kriterium, um Pflanzen von Tieren abzugren-
zen, ist die Annahme, dass Tiere soziale Wesen sind und miteinander
kommunizieren, Pflanzen hingegen nicht. Die Frage nach dem Wahr-

gen des Erbmaterials die Wirde der Kreatur nicht missachtet werden. Diese wird
namentlich missachtet, wenn artspezifische Eigenschaften, Funktionen und Lebens-
weisen erheblich beeintrichtigt werden und dies nicht durch tberwiegende schutz-
wiirdige Interessen gerechtfertigt ist. Bei der Bewertung der Beeintrichtigung ist dem
Unterschied zwischen Tieren und Pflanzen Rechnung zu tragen. Im Frihjahr 2004
gelangten die verantwortlichen Bundesbehérden an die Eidgendssische Ethikkom-
mission fiir Biotechnologie im Ausserhumanbereich (EKXAH). Sie wiinschten von
der Ethikkommission eine vertiefte Analyse der Wiirde der Pflanze und méglichen
Implikationen. Im Auftrag der EKAH verfasste Stocklin (2004) die Studie »Moderne
Konzepte in der Biologie zum Wesen der Pflanze und ihrer Unterscheidung von
Tieren«. Ich gehore dieser Ethikkommission an und fiihrte begleitend zur Studie vier
Interviews mit Experten durch (2004).

58



Und die Wurde der Pflanze?

Sabine Odpatlik

Zur Regelung von Fortpflanzungsmedizin und Gentechnik fand der
Begrift der Wiirde der Kreatur gemeinsam mit dem der Menschenwiirde
im Rahmen des Artikels 24" 1992 per Volksabstimmung erstmals
Eingang in die Schweizerische Bundesverfassung (SBV). Wihrend in
Abs. 1 die allgemeine, Mensch und Umwelt umfassende Zielnorm,
nimlich der Schutz gegen Missbriauche der Fortpflanzungs- und Gen-
technologie, formuliert wird, folgen in Abs. 2 Bestimmungen fir den
Humanbereich. Abs. 3 schliefllich gilt den nichtmenschlichen Lebe-
wesen: »Der Bund erldsst Vorschriften tiber den Umgang mit Keim-
und Erbgut von Tieren, Pflanzen und anderen Organismen. Er trigt
dabei der Wiirde der Kreatur sowie der Sicherheit von Mensch, Tier
und Umwelt Rechnung und schutzt die genetische Vielfalt der Tier-
und Pflanzenarten.«!

Doch auch nach der Verabschiedung des Art. 24"V SBV war der
neue Verfassungsgrundsatz hinsichtlich seiner Bedeutung und seiner
Tragweite ungeklirt. Dies ist zum einen der Tatsache geschuldet, dass
der Begriff der Wiirde der Kreatnr in der Debatte um die Formulierung
des neuen Verfassungsartikels von den beteiligten Interessengruppen
inhaltlich verschieden gefiillt wurde.> Zum andetren hatte er bis zu
diesem Zeitpunkt, mit Ausnahme der Aargauer Kantonsverfassung,
keinen Eingang in Rechtstexte des In- und Auslands gefunden,’ so
dass auf eine schon bestehende Rechtspraxis, welche seine Bedeu-
tung hitte erhellen kdnnen, nicht zuriickgegriffen werden konnte.

Aufgrund dieser Situation wurden vom Schweizerischen Bundes-
amt fiir Umwelt, Wald und Landschaft (BUWAL) zur klirenden Aus-
legung der Wiirde der Kreatur und zur daraus folgenden Bewertung

1 Zur Genese des Art. 247 SBV vgl. Baranzke 2002, 15-32.
2 Baranzke 2002, 36.
3 Praetorius 1996, 60.

73



Und die Wirde der Pflanze?

gentechnologischer Eingriffe zunidchst zwei wissenschaftliche Exper-
tisen in Auftrag gegeben, welche allerdings unterschiedliche Ergeb-
nisse votlegten.* Damit kam die Diskussion um die Wiirde der Kreatur
aber erst ins Rollen: Es folgten eine Vielzahl von Beitrigen — nicht
nur Schweizerischer Herkunft — welche sich auf unterschiedliche Art
und Weise mit diesem Begriff auseinandersetzen.

1 Warum Wiirde der Kreatur und nicht Wiirde nichtmenschlicher 1 ebewesen?

Eine unumgingliche Voraussetzung fiir die Auslegung des Verfas-
sungsgrundsatzes ist die Klirung des Umfangs des Begriffs »Krea-
tur«. Wie kommt es, dass gerade dieser im christlichen Weltbild ver-
ankerte Begriff, der »Geschdpf« bedeutet und daher urspriinglich
alles von Gott Erschaffene umfasst,” in die Verfassung einer sikula-
ren Gesellschaft aufgenommen wurde? Ist die Wiirde der Kreatur, wie
Heike Baranzke meint, das Symbol eines Wertewandels, fiir den eine
sikulare Begriindungstradition in unserer Kultur bisher nicht etab-
liert wurde?® Was ist der Ausloser dieses Wertewandels, der die bisher
in Rechtstexten ausschlieBlich dem Menschen vorbehaltene Wiirde
nun auch anderen Lebewesen — denn um nichtlebendige Dinge der
Natur kann es in einem Verfassungsartikel zu Fortpflanzungsmedizin
und Gentechnologie ja kaum gehen — zuerkennt?

Analysiert man die Genese des Art. 24" genauer, wird deutlich,
dass ein bestimmtes Verstindnis der Einheitlichkeit allen Lebens, wel-
ches auf der Erkenntnis der »Universalitit« des genetischen Codes
beruht’, zur Einfihrung des Kreaturbegriffs fithrte: Den Startpunkt

4 Praetorius 1996 und Balzer 1998.
5 Praetorius 1996, 79.
6 Baranzke 2002, 47.

7 Die »Universalitit« des genetischen Codes ist allgemein anerkannt, da er in allen
bisher bekannten Lebensformen gilt. Allerdings sollte an dieser Stelle auch daran
erinnert werden, dass es einige wenige Ausnahmen, z. B. in Mitochondrien, gibt, wel-
che Abweichungen vom sog. kanonischen Code darstellen. Eine kurze Einfiihrung
zu diesem Thema gibt der Artikel von Weitze 2006.

74



Zur Wirde nichtmenschlicher I.ebewesen

Anne Siegetsleitner

0 Einleitung

Die Grundfrage des Projektes »Wiirde in der Gentechnologie«, auf
der alle anderen Untersuchungen erst aufbauen kénnen, lautet: Kann
der moralische Begriff der Wiirde in einer sinnvollen Bedeutung hin-
sichtlich nichtmenschlicher Lebewesen verwendet werden?

Es geht darum, zunichst zu kliren, ob sich tUberhaupt sinnvoll
nach der Wiirde von Tieren und Pflanzen fragen ldsst (Mikroorga-
nismen werde ich in diesem Beitrag nicht behandeln). Das ist eine
Frage, die es zu bejahen gilt, bevor daran gegangen werden kann,
zu untersuchen, welche Grinde dafiir sprechen, eine solche Wiirde
Tieren und/oder Pflanzen auch tatsichlich zuzusprechen, d. h. die
Begriindungsfrage zu stellen, und in weiterer Folge die Konsequen-
zen flr die Gentechnologie zu prifen. Probleme, auch moralische, so
grundsitzlich anzugehen, kann als Marotte von Philosophinnen und
Philosophen gesehen werden, doch ist es bei einem Ausdruck wie
»Wiirde« unumginglich, dort mit dem Fragen zu beginnen.

Fir manche stellt sich jedoch méglicherweise noch eine grundsitz-
lichere Frage: Wenn schon die Frage nach der Menschenwiirde so
umstritten ist, warum beschiftigt sich nun auch noch jemand mit der
Wiirde nichtmenschlicher Lebewesen? Ist dies mehr als akademische
Schaumschligerei? In meinem Verstindnis soll der philosophische Teil
der Angewandten Ethik Teil eines gesellschaftlichen Diskurses sein,
und zwar jener Teil, der sich vor allem den im Diskurs verwendeten
Begriffen und Argumentationen zuwendet. Ob nun auch Tieren oder
sogar Pflanzen und Mikroorganismen Wiirde zugesprochen wird,
ist in Diskussion, spitestens seit der Ausdruck »Wiirde der Kreatur«
1992 als Art. 24™ Abs. 3 Einzug in die Schweizer Bundesverfas-
sung gefunden hat. Insbesondere in der Tierschutzdebatte spielt der

103



Zur Wirde nichtmenschlicher Lebewesen

Ausdruck »Wiirde« gegenwirtig eine bedeutende Rolle, wie folgen-
des Beispiel illustriert. In einer Ausgabe der Zeitschrift yEmma« vom
Beginn des Jahres 2006 wird eine Frau vom Verein »Animal Angels«
zitiert, die von einem Tiertransporteur mit Vergewaltigung bedroht
wurde: »Christa hat gesagt, dass ich aus der Situation lernen kann, wie
es sich anfiihlt, wenn Tiere auf Markten und im TTT wirdelos und
wie Dinge behandelt werden.«! »TTT« steht hierbei fir Tier-Todes-
Transport. Wiirde ist in vielen Zirkeln seit geraumer Zeit ein gern
gesehener Gast. Selbst der deutsche Philosoph Norbert Hoerster, der
der Idee einer Wiirde von Tieren sehr ablehnend gegentiber steht,
hat seinem jingsten Buch zur Tierethik den Titel »Haben Tiere eine
Wiirde? Grundfragen der Tierethik« gegeben. Zumindest Aufmerk-
samkeit scheint mit dieser Formulierung gesichert zu sein.

Moglicherweise will sich eine Person mit der hier behandelten The-
matik aber auch deshalb beschiftigen, weil sie es sehr plausibel fin-
det oder sogar davon Uberzeugt ist, dass Tieren und Pflanzen Wiirde
zukommt, es ihr jedoch an einer fundierten Sprache und Argumenta-
tion mangelt, wenn sie darliber Rede und Antwort stehen soll. Oder
jemand findet das ganz abwegig und will sich mit guten Griinden
gegen Anspriiche von Menschen wehren, die sich auf die Wirde
nichtmenschlicher Lebewesen berufen. Welchen Grund auch immer
jemand hat, sich mit dieser Thematik auseinander zu setzen, der Bei-
trag sollte hierfiir eine Hilfestellung leisten.

In meinen Ausfithrungen werde ich mich im Ubrigen auf den
moralischen Begriff der Wiirde beschrinken. Damit sind mir von
vornherein wenig Grenzen gesetzt, wenn ich frage, welche Bedeu-
tung von »Wiirde« sinnvoll ist, wenn sie Tieren und Pflanzen zukom-
men soll. Vor allem ist mir kein kanonischer Text vorgegeben, dessen
Autoritit meinen Interpretationsspielraum einschrinken wiirde. Inso-
fern besteht ein wesentlicher Unterschied zu einigen Projekten in der
Schweiz, in deren Rahmen fiir die vorliegende Problematik wertvolle
Arbeit geleistet wurde, denen jedoch der Auftrag zugrunde lag, eine
Verfassungsnorm zu interpretieren. Fiir das Projekt »Wiirde in der

1 Mies 2006, 69.

104



Tierwiirde nach Analogie
der Menschenwiirde?!

Dietmar von der Pfordten

Tiere sind um ihrer selbst willen ethisch zu berticksichtigen — das wird
heute kaum mehr bezweifelt. Zweifel werfen allerdings einige kon-
krete Fragen dieser ethischen Pflicht auf: Sind nur héhere, leidensfa-
hige Tiere eigenstindig ethisch zu bertcksichtigen oder auch niedere
Tiere? Sind wir nur zum Vermeiden von tierischem Leid verpflichtet
oder auch zum Verzicht auf das Téten von Tieren? Schliefilich die
hier zu untersuchende Frage: Besteht so etwas wie eine Tierwirde
nach Analogie der Menschenwiirde?

Die Frage nach einer Tierwiirde nach Analogie der Menschen-
wiirde umfasst zwei klar zu unterscheidende Aspekte: einen ethi-
schen und einen rechtspolitischen. Der ethische Aspekt fithrt zur
Frage: Was bedeutet es, wenn wir Tiere nicht nur als ethisch eigen-
stindig zu bertcksichtigende Wesen ansehen, sondern thnen Wirde
zusprechen, wie einige Autoren vorschlagen.” Der juristische Aspekt
fithrt zur Frage: Sollen wir Rechtsnormen erlassen, die Tieren Wiirde
zuerkennen, wie es etwa die Schweiz in Art. 247V Abs. 3 ihrer Bun-
desverfassung sogar fir jede Kreatur getan hat?’ Im Folgenden wert-

1 Wiederabdruck aus: Andreas Brenner (Hg.): Tiere beschreiben. Erlangen 2003. Mit
freundlicher Genehmigung des Harald Fischer Verlages.

2 Sitter-Liver 1995, 2000; Romelt 1999, 116; Teutsch 1995, 13; Saladin 1995; auf
héhere Tiere beschrinkt: Arz de Falco/Miiller 2001, 54, 63, 128. Bei den bekann-
ten Tierethikern findet sich dagegen kein Rekurs auf eine der Menschenwiirde ana-
loge Tierwiirde. Vgl. z. B. Regan 1983, Wolf 1990, Wolf 1992. Zur Ablehnung einer
Wirde der Tiere vgl. auch Santeler 1962, 251.

3 Art. 24™7 Abs. 3 der Schweizer Bundesverfassung lautet: »Der Bund erlisst Vor-
schriften tiber den Umgang mit Keim- und Erbgut von Tieren, Pflanzen und anderen
Organismen. Er trigt dabei der Wirde der Kreatur sowie der Sicherheit von Mensch,
Tier und Umwelt Rechnung und schiitzt die genetische Vielfalt der Tier- und Pflan-
zenarten.« Vgl. zu einer Interpretation dieser Vorschrift: Saladin 1995, Teutsch 1995,
Krepper 1998.

119



Tierwiirde nach Analogie der Menschenwiirde?

den zunichst die ethische und dann die rechtspolitische Frage unter-
sucht.

1 Tierwiirde als ethische Qualifikation der Beriicksichtignng von Tieren

Was bedeutet es, wenn wir Tiere nicht nur als ethisch beachtenswert,
sondern als wirdebegabt ansehen? Um diese Frage beantworten zu
kénnen, empfiehlt es sich, den Begriff der Wiirde niher zu analysie-
ren. Zunichst ldsst sich eine zufillige (kontingente) von einer not-
wendigen (inhdrenten) Wirde unterscheiden.* In der rechtsphiloso-
phischen und verfassungsrechtlichen Literatur wird vergleichbar von
»Leistung« und »Mitgift« gesprochen.

Die zufillige (kontingente), auf der »Leistung« des Wiirdeinhabers
beruhende Wiirde ist eine verdnderliche Eigenschaft. Sie besteht in
dem Ausdruck der Gelassenheit, der inneren Unabhingigkeit, des In-
sich-selbst-Ruhens gegeniiber duleren Verdnderungen und Anfech-
tungen. Dabei ist in verschiedenen Situationen unterschiedlich
wirdevolles Verhalten méglich. Im Laufe eines Lebens kann man sich
eine derartige kontingente Wiirde aneignen, aber auch wieder verlie-
ren. Daraus folgt praktisch, dass diese Form der zufilligen Wiirde
ungleich verteilt ist und ungleich ausgetbt wird.”

Die kontingente Wiirde umfasst einen dsthetischen Teil, etwa die
Ausstrahlung der Gravitit, Monumentalitit und das In-Sich-Ruhen
einer Person, einen institutionell-sozialen Teil, etwa die Wirde eines
Amtes als Minister oder Bischof oder der 6ffentlichen Stellung (dies
war die Urbedeutung von lat. »dignitas«®), und einen expressiven Teil

4 Vgl. dazu Balzer/Rippe/Schaber 1998, 17.
5 Hofmann 1993, 357ff.

6 Spaemann 1987, 299. Vgl. zu einer anschaulichen phinomenalen Analyse: Kolnai
1995, 66: »Undignified is everything antithetic to distance, discretion, boundaties,
articulation, individuation and autonomy.«

7 Balzer/Rippe/Schaber 1998, 19. Ebenso: Spacmann 1987, 304.
8 Vgl. Giese 1975, 23ff.

120



Autorinnen und Autoren

Heike Baranzke

Geb. 1961. Theologische Ethikerin. Wissenschaftliche Mitarbeiterin
am Lehrstuhl fir Moraltheologie an der Friedrich-Wilhelms-Univer-
sitdt Bonn.

Florianne Koechlin

Geb. 1948. Biologin. Geschiftsfithrerin des Blauen-Instituts Miin-
chenstein/CH, Stiftungsritin der Zukunftsstiftung Landwirtschaft,
Mitglied der Eidgendssischen Ethikkommission fiir die Biotechno-
logie im Ausserhumanbereich und Gutachterin im Bereich Gentech-
nik.

Peter Kungymann

Geb. 1966. Philosoph und katholischer Theologe. Leitet die BMBF-
Nachwuchsforschergruppe »Wirde in der Gentechnologie« am
Ethikzentrum der Friedrich-Schiller-Universitit Jena.

Sabine Odparlik

Geb. 1975. Biologin. Wissenschaftliche Mitarbeiterin des BMBF-Pro-
jekts »Wiirde in der Gentechnologie« am Ethikzentrum der Friedrich-
Schiller-Universitit Jena.

Dietmar von der Pfordten

Geb. 1964. Philosoph und Rechtswissenschaftler. Inhaber des Lehr-
stuhls fiir Rechts- und Sozialphilosophie an der Georg-August-Uni-
versitit Gottingen.

Anne Siegetsleitner

Geb. 1968. Philosophin. Elise-Richter-Stelleninhaberin am Fachbe-
reich Philosophie der Kultur- und Gesellschaftswissenschaftlichen
Fakultit der Universitit Salzburg,

143



ta ethika

herausgegeben von

Prof. Dr. mult. Nikolaus Knoepffler, Universitat Jena
und
Prof. Dr. Elke Mack, Universitat Erfurt

Band 4: Peter Kunzmann, Sabine Odparlik (Hrsg.): Eine Wiirde fir alle Lebewesen?
2007 - 148 Seiten - ISBN 978-3-8316-0741-9

Band 3: Dirk Preuf3: ... et in pulverem reverteris? - Vom ethisch verantworteten Umgang mit
menschlichen Uberresten in Sammlungen sowie musealen und sakralen Rdumen
2007 - 104 Seiten - ISBN 978-3-8316-0739-6

Band 2: Nikolaus Knoepffler, Antje Klemm (Hrsg.): Ernst Abbe als Unternehmer und
Sozialreformer — Ein Beitrag zur Wirtschaftsethik
2007 - 74 Seiten - ISBN 978-3-8316-0705-1

Band 1: Elke Mack: Familien in der Krise - Losungsvorschlége Christlicher Sozialethik
2005 - 106 Seiten - ISBN 978-3-8316-0543-9

Erhaltlich im Buchhandel oder direkt beim Verlag:
Herbert Utz Verlag GmbH, Minchen
089-277791-00 - info@utz.de

Gesamtverzeichnis mit mehr als 3000 lieferbaren Titeln: www.utz.de





