Isabel von Bredow-Klaus

Heilsrahmen

Spirituelle Wallfahrt und Augentrug in der
flamischen Buchmalereil des Spatmittelalters
und der frithen Neuzeit

3., durchgesehene Auflage

N

Herbert Utz Verlag - Miinchen



Kunstgeschichte (tuduv)
Herausgeber: Prof. Dr. Reinhard Steiner - Universitédt Stuttgart

Band 82

Zugl.: Diss., 2003, Universitit Trier

Bibliografische Information der Deutschen
Nationalbibliothek: Die Deutsche
Nationalbibliothek verzeichnet diese
Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet Gber http://dnb.d-
nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschiitzt.
Die dadurch begriindeten Rechte, insbeson-
dere die der Ubersetzung, des Nachdrucks,
der Entnahme von Abbildungen, der Wieder-
gabe auf fotomechanischem oder dhnlichem
Wege und der Speicherung in Datenver-
arbeitungsanlagen bleiben — auch bei nur
auszugsweiser Verwendung — vorbehalten.

Copyright © Herbert Utz Verlag GmbH - 2009
ISBN 978-3-8316-0883-6
Printed in Germany

Herbert Utz Verlag GmbH, Miinchen
089-277791-00 - www.utzverlag.de



Vorwort

Die vorliegende Arbeit ist die iiberarbeitete Fassung meiner
2002 am Fachbereich III Kunstgeschichte der Universitit Trier
angenommenen Dissertation. Den Anstofs zu den Recherchen
gab mir die Ausstellung , Insignes et souvenirs de pelerins et
autres ,menues choseites” de plomb trouvées dans la Seine”
im Musée national du Moyen Age — Thermes de Cluny in
Paris 1997. Dort wurde eine Handschrift gezeigt, in die neben
einem kleinen Pergament mit der vera icon auch fiinf Pilger-
zeichen eingendht waren, von denen heute jedoch nur noch
ihre Abdriicke zeugen. Im Zuge der Recherchen fanden sich
dann einige Stundenbiicher, die Spuren ehemals dort einge-
nahter Pilgerzeichen tragen oder aber mit gemalten Pilgerzei-
chen geschmiickt waren. Gerade fiir die genauere
Untersuchung der Pilgerzeichenabdriicke und der meistens
nur wenige Millimeter grofien gemalten Pilgerzeichen war ich
auf die Hilfsbereitschaft der Bibliotheken und Museen ange-
wiesen.

Allen beteiligten Bibliotheksmitarbeitern danke ich sehr fiir die
meist unkomplizierte und freundliche Bereitstellung der wert-
vollen Handschriften und die Anfertigung der Fotovorlagen.
Fir die griindliche Lektiire und Verbesserung des Manu-
skripts in den verschiedenen Entwicklungsstadien danke ich
sehr Philine Helas, Brigitte, Ulrike und Lippold von Bredow.
Besonders wertvolle Hinweise und vielfaltige Anregungen
erhielt ich von Thomas Packeiser, der auch an schwierigen
Punkten immer Hilfen und unendliche Literaturhinweise fiir
mich bereithielt.

Ein besonderer Dank geht an meinen Doktorvater Prof. Dr.
Gerhard Wolf fiir die personliche Betreuung und die kritische



Begleitung der Entwicklung des Textes und an Prof. Dr. Wolf-
gang Schmid, der sich weit mehr als wohl iiblich als Zweitgut-
achter mit dem Text auseinandergesetzt hat und dem ich viele
Anregungen besonders zum Thema Wallfahrt und Frommig-
keit zu verdanken habe.

Ottobrunn, August 2004



Vorwort zur Neuauflage

Meine Beschiftigung mit den gemalten Pilgerzeichen in flami-
schen Stundenbiichern erforschte deren Bedeutung fiir den er-
innernden Nachvollzug der Wallfahrt, fiir eine heilswirksame,
aber auch asthetische Teilhabe in subsididrer Konkretion. Damit
befindet sich das Thema an der Schnittstelle kodikologischer
und kunsthistorischer, ikonischer und kommunikationsge-
schichtlicher, volkskundlicher und religionswissenschaftlicher
Interessen. Als ich die Arbeit 2002 abschloss, war ich mir der
Vielfalt dieser Zugange bewusst, ohne sie freilich in ein inhalt-
lich wirklich ausgewogenes Verhaltnis bringen zu konnen. Eine
Kritik meiner Arbeit unter dem Gesichtspunkt visueller Mittler-
schaft und ihrer historischen Semantik (s. David Ganz in www.
sehepunkte.de) ist daher verstandlich.

Vom Verlag ging auf Grund des grofSen Interesses an dem Buch
die Initiative zu einer Neuauflage aus. Ich greife dies gerne auf,
kann die Gelegenheit allerdings nicht zu einer durchgreifen-
den Veranderung des urspriinglichen Textes nutzen. Erganzen
mochte ich jedoch die Dokumentation der Realien, weil mit ei-
nem Zuwachs der materiellen Basis das Phanomen an Kontur
gewinnt und seiner Historisierung damit am besten geholfen

wird.

Soweit ich richtig sehe, hat sich in den letzten Jahren auf drei
Feldern einiges getan: objektspezifisch, religionshistorisch und
auch kunsthistorisch.

Beginnend mit den objektspezifischen Neuerungen ist als erstes

das Berliner Symposium in memorian Kurt Koster in Verbund



mit einer Ausstellung unter dem Titel ,Das Zeichen am Hut im
Mittelalter” zu nennen. Im 2008 erschienenen Ausstellungska-
talog und gleichzeitigem Tagungsband finden sich sowohl rea-
lienspezifische Aufsidtze zu neuen Pilgerzeichenfunden, aber
auch grundlegende religionshistorische Gedanken zur spiri-
tuellen Signifikanz und zur Entstehung und Verbreitung der

Pilgerzeichen.

Gerade dieses Jahr 2006 brachte einige weitere Ausstellungen
volks- und realienkundlicher Intention, so zum Beispiel im Mu-
seum fiir Angewandte Kunst Frankfurt mit dem Titel , Der Sou-
venir: Erinnerung in Dingen von der Reliquie zum Andenken”,
und im Ashmolean Museum Oxford, ,Pilgrimage: the sacred
journey”. Beide Ausstellungen zeigten Neufunde an Pilger-
gerdt und legten grofien Wert auf die Bedeutung des (Pilger-)
Souvenirs als Moglichkeit, die magischen Krafte eines heiligen
Ortes transportabel zu machen. Auch Denis Bruna stellte 2006
in , Enseignes de plomb et autres menues chosettes du Moyen
Age” und 2007 in ,Saints et diables au chapeau” zahlreiche
altere und auch neue Pilgerzeichenfunde aus Frankreich vor,
die er volkskundlich-dokumentarisch zusammengestellt hat.
Sein Augenmerk fiel auch auf eingendhte und gemalte Pilger-
zeichen in Handschriften, die er als Zeugnis der personlichen
Frommigkeit sieht, aber keiner weiteren semantischen Kontex-

tualisierung unterzog.

In einen komplexeren religionshistorischen Kontext von pri-
vater Andacht und Wallfahrt im Buch stellte Hannecke van
Asperen im Katalog der Briigger Ausstellung ,Foi et dévo-
tion”, hg. von J. Koldeweij, die ebenfalls 2006 eine grofie ma-
terielle Zurschaustellung von Pilgergerat darbot, die Pilger-

zeichensammlungen in Handschriften. Er bildete drei mir bis



dato unbekannte (leider gepliinderte und daher nur noch an
ihren Spuren ablesbare) Kollektionen von eingendhten bzw.
-geklebten Pilgerzeichen ab. Alle drei Neufunde (ms. 336, ms.
329, beide in der Stadtbibliothek Briigge und ms. 2750 in der
Universitatsbibliothek Gent) sind flamische Stundenbticher um
1500. Das erstgenannte Stundenbuch enthalt die Nadelstiche
auf dem Vorsatzblatt, die anderen beiden dagegen an vielen
verschiedenen Stellen neben dem Text. Da das Einbringen von
Devotionsobjekten in Stundenbiicher gangige Praxis war, sind

sicherlich noch einige weitere Relikte zu erwarten.

Auch aus kunsthistorischer Perspektive haben die Trompe-
l'oeil-Bordiiren ein steigendes Interesse erfahren. Anne As-Vi-
jvers beschrieb in ihrem Aufsatz ,More than Marginal Meaning?
The Interpretation of Ghent-Bruges Border Decoration” in: Oud
Holland 116 (2003) die priméare Funktion einer Objektkollektion
in Bordiiren als die eines Dekorationselement. Nur sekundar
ist in ihren Augen, dass die gemalten Gegenstande , eventuell

gewisse Funktionen der Originale” aufnehmen konnen (S. 10).

In der Festschrift ,,Als ich can” fiir Maurits Smeyers, hg. von ]J.
Van der Stock u.a. 2002 beschaiftigte sich Greet Nijs mit Objekt-
bordiiren, gestand diesen aber ebenfalls eine lediglich dekora-
tive Funktion zu, wobei sie aber darauf hinwies, dass gerade
Pilgerzeichen eine reichhaltige ikonographische Quelle darstel-

len.

Unter speziell ikonographischen Aspekten und der Frage nach
der Konvergenz von Miniatur und Bordiire befassten sich Wil-
liam Voelkle in ,Tributes in honor of James H. Marrow” 2006
und Willem Gerritsen in ,Manuscripten en miniaturen: studies

aangeboden aan Anne S. Korteweg bij haar afscheid” 2007 mit



den wegweisenden Objektbordiiren des Stundenbuches der
Katharina von Kleve. Wahrend Voelkle auf einzelnen Seiten
durchaus eine Relation von Miniatur und Bordiire feststellte,
arbeitete Gerritsen die mnemotechnische Dimension der Bor-
diiren ahnlich dem Kapitel in diesem Buch heraus.

Christel Meier untersuchte 2006 im Band , Frithneuzeitliche
Sammlungspraxis und Literatur”, hg. von R. Felfe, Objektbor-
diren unter einem kunst- und kulturhistorischen Gesichts-
punkt, indem sie die gemalten Pilgerzeichenkollektionen mit
denen anderer Gegenstande, naturalia wie Perlen und Edelstei-
ne, und artificialin wie Pilgerzeichen, in den fiirstlichen Wun-
derkammern gleichsetzt, aber auf die Ambivalenz dieser reali-
stischen Natur- bzw. Schatzkammerstudien und dem religiosen

Bild und Text im Devotionsmedium verweist.

Die wichtigste Erganzung fiir die Neuauflage dieses Buches
stellt ein Stundenbuch dar, das sich in der Sammlung Tenschert
befindet und 2008 erstmals veroffentlicht worden ist. Sowohl
eine Pilgerzeichen- als auch eine Pilgermuschelbordiire sind in
diesem Stundenbuch enthalten, die der Bordiire im Stunden-
buch ms. 4 im Sir John Soane’s Museum in London in Stil und
Aufbau sehr dhnlich sind. Veroffentlicht ist dieses Stundenbuch
in , Leuchtendes Mittelalter”, Katalog Nr. 60, Tenschert 2008,
Nr. 25. Der Schreiber dieses Stundenbuches war Hanskin de
Bomalia, derjenige, der auch Ms. 10 E 3 in Den Haag (Kat. B 22)
geschrieben hat. Beiden Handschriften ist zudem gemeinsam,
dass die wichtigeren Bordiiren mit Architektur versehen sind,
die im Falle des Den Haager Stundenbuches einmal mit Pilger-
zeichen gefiillt worden ist, aber ansonsten identisch aufgebaut
ist.



Das Stundenbuch wurde nach 1500 von verschiedenen Handen
illuminert, unter anderem vom Meister des George Talbot, des-
sen charakteristische Kopfe sich auch im Stundenbuch Ms. Pal.
195 in Parma (Kat. B 15) und meines Erachtens auch im Stun-
denbuch Ms. 4 im Sir John Soane’s Museum in London (Kat. B
17 und C 8) wiederfinden. Die auffilligen Felskiisten des Geor-
ge-Talbot-Meisters mit den teilweise seltsamen feinen , Doppel-
baumen” lassen sich zudem unter anderem auch in der Minia-
tur des HI. Jakob in Ms. 4 im Sir John Soane’s Museum (Kat.
C 8) antreffen. Diese Handschrift Tenschert enthélt auf fol. 13,
direkt im Anschluss an den Kalender, das Gebet , Salve Sancta
Facies”, welches von einer Bordiire mit 18 goldenen Pilgerzei-
chen und fiinf religiosen Zeichen umgeben ist. Alle Pilgerzei-
chen sind mit dicken roten Garnstichen , befestigt” und werfen
zum Teil sehr weit entfernt liegende Schatten. Viele der Pilger-
zeichen sind identifizierbar: Trier, Aachen, Asse, Compostella,

Geraardsbergen, Kornelimiinster.

Eine Vera icon ist an prominenter Stelle, auf dem rechten Rand
direkt neben den Worten Salve sancta facies, mit goldenen Na-
deln festgesteckt, was ihre herausragende Bedeutung pronon-
ciert. Ein Zeichen des HI. Jakobus findet sich auf dem rechten
Rand unter der Veraicon, darunter ist der Gekreuzigte von Asse
zu sehen. Auf dem unteren Rand in der linken Ecke Korneli-
us von Kornelimiinster, daneben der Hl. Adrian von Geraards-
bergen, dartiber der Trierer Rock. In der rechten unteren Ecke
ist eine grofle Aachener Rock-Plakette abgebildet. Die anderen
Pilgerzeichen bilden unbekannte Bischofskopfe oder allgemein
religiose Symbole ab. Auf die pépstliche Legitimation des Ge-
betes an die sancta facies mag die Tiara mit den gekreuzten

Schliisseln auf dem unteren Rand hindeuten.



Auf fol. 210 beginnt die Litanei an den HI. Jakobus, die mit ei-
ner umlaufenden Pilgermuschelbordiire illuminiert ist. Die 25
abwechselnd goldenen und silbernen Jakobsmuscheln sind an
naturalistisch gemalten, horizontal verlaufenden Asten mit Fa-
den fixiert und werfen Schatten, als waren sie tatsidchlich auf-
gehangt. Interessant ist bei dieser Bordiire die Proportionalitat
der Muscheln zueinander. Auf dem linken und dem unteren
Rand ist ausreichend Platz fiir jeweils eine Reihe Muscheln,
wahrend der obere und der rechte Rand schmal sind. Um den-
noch Muscheln unterzubringen, reduziert der Maler die Grofde

der Muscheln auf diesen Randern zu Miniaturformat.

Fiir die weitere illuminatorische Forschung wére eine genauere
Analyse der vermeintlichen Vorlagengruppe der Handschrif-
ten Tenschert, Soane, Rothschild (London 35313), Huth (Lon-
don 38126) und Grimani ein Desiderat.

Februar 2009

Isabel von Bredow-Klaus



T fpfmmi!

nmfomlmmi ,
O35 IXTOMmce lﬂﬂm“ H

nn:teua WOCIE ||

(T DGLERITE T tOT TR S |
u@m‘#ﬂtﬂ it e
AN NI




-

£

)v{umr '#
sirpatgffomn
{ﬂﬂlﬁﬂ :

o I nuer
¥ ¥ | roloe
¢

r

|
q.
a
;J

o

nw ‘
VICE JRIIRLEE COME nmm i\
Aeaie Y lil]ll
(U (T ﬂull m :
rﬂ'e ninrn an |




Inhaltsverzeichnis

VORWORT
INHALTSVERZEICHNIS......... . . . . .7
EINLEITUNG: PILGERZEICHEN UND STUNDENBUCH.............. 11
I.  EINGENAHTE UND GEMALTE PILGERZEICHEN IN
STUNDENBUCHERN........... v 25
L1 PILGERZEICHEN — EINE SONDERFORM DER PILGERANDENKEN
I.1.1  Aussehen und IKonografie ..........coccoeevveveeeeiereiiiicinicinan, 25
I.1.2  Herstellung und Datierung ..., 28
L 1.3 Vertrieb....cicciiiciiiicciiicicicicccc 32
I.1.4  Die Funktionen der Pilgerzeichen .........c.ccccovvveevvivvnnnnnnn. 35
1.141 Profane Funktion 35
1.1.42 Religiose Funktion 37
1.14.3 Magisch-apotropdische Funktion 39
I.2  INSTUNDENBUCHER EINGENAHTE DEVOTIONALIEN
1.2.1  Metallene Pilgerzeichen ..........oooeeveeeeieieieiiiinceiaiennnes 44
1.2.2 Devotionalien aus Stoff, Leder, Papier ..............c.cccccevuvnennnen. 48
I.2.3  Die Integration der Devotionalien in den Text ..................... 50
I.3 GEMALTE KOLLEKTIONEN VON METALLENEN PILGERZEICHEN
1.3.1  Berliner Stundenbuch ............cccccccvvvvviivinnininninininninia, 53
1.3.2  Stundenbuch Engelberts von NASSAU............c.ccccevvvvviiiinnnns 54
I.3.3  Brevier Eleonores von Portugal............cccccccvvvvivvviiiviinnnnnns 57
I.3.4  Briisseler Stundenbuch ............cccoovvivivvinininiiniciina, 57
1.3.5  Kélnisches Stundenbuch ..............coovvvvivivininiviinncncncnnnnn, 58
1.3.6  Die Integration der gemalten Kollektionen in den Text........ 59
.4 GEMALTE KOLLEKTIONEN VON PILGERMUSCHELN.........cccceeuenen. 61
ZUSAMMENFASSUNG .....coovitimirininiiiieieteieieie ettt aeseas 64
II. OBJEKTBORDUREN IN DER SPATMITTELALTER-
LICHEN BUCHMALEREI v 67
II. 1 DIE GENT-BRUGGER BUCHMALERSCHULE 1480-1530
II.1.1  Die Auftraggeber der Stundenbiicher ...............coovvvvvvnnnen. 68
I1.1.2  Vorlagenzirkulation..........ccccvvvvvvviniiiiniiiiiiiiiiicas 74



II.1.3  Werkstattor@anisation ............cccccceevivvcinivicciinnniiiicinnas 78
II.2 DIE ENTWICKLUNG DER NATURALISTISCHEN DARSTELLUNG IN
DEN STUNDENBUCHBORDUREN
II. 2.1  Naturalistische Bordiiren in der italienischen Buchmalerei des

14, JaRTRUNACTES ..ottt 81
I1.2.2  Naturalistische Bordiiren in der franzosischen Buchmalerei
des 15. JahTRUNAETES c..c..couoveiiiiiiiieieeeeee e 85
II. 2.3 Illusionismus in der nordniederlindischen Buchmalerei des
15, JARTRUNACTES ..ot 86
II. 2.4 Illusionismus in der flimischen Buchmalerei des 15.
JARTRUNACTES ..ot 91
II.2.5  Einfliisse aus der Tafelmalerei.............c.ccccovreeriviinninrernnes 95
II.2.6  Das dreidimensionale Konzept der Buchseite........................ 97
II.3 OBJEKTBORDUREN
I1. 3.1 SCHIMUCKSHTICKE ..ot 101
II. 3.1.1 Edelsteinmagie 103
II. 3.1.2 Edelsteinallegorese 106
I1. 3.2 Reliquienkapseln..........cccccovvviniiieciininiiiiiiiiiciciinns 107
II1.3.3  SpiegelanNinger .........cccovvvvivivciniiiiiiiiiiiiicisccn 109
II. 3.4 Perlers .t 111
I1. 3.5 ROSENKIGNZE.......cocuviiiiiiiiiiiiiciciicctci e 112
I1.3.6  BiSAmapfel .........cccocovviviviiiveiiiiiiiiiiiiciciccceeia, 116
I1. 3.7 GESCHITT ettt 118
I1. 3.8 TOtenkOpfe ...covueveveveiiieiieieieieiciee 120
II. 4 MIMETIK UND AUGENTRUG.......ccovitereiiieneietereeeieseneesesene s 122
I1.4.1  Mimetik als Ausdruck des kiinstlerischen
SelDStDETUSSESOINS. ... 123
I1. 43 Mimetik zum Ausdruck der Vanitas...........c.cccccoecvniennn. 129
I1I. GEISTLICHE UND WELTLICHE FUNKTIONEN DER
GEMALTEN PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN ............ 135
L. 1 FROMMIGKEITSGESCHICHTLICHE ASPEKTE .......ccocovvvivininnnnen. 135
1. 1.1 Die Verinnerlichung der Frommigkeit............cc.ccccovvvennene. 137
I1.1.2  Aufere Frommigkeit: Wallfahrten ..........cc.c.covvvcrsvvrnernnene, 142
III. 1.2.1 Die Realpriasenz der Heiligen in ihren Reliquien 150
III. 1.2.2  Die Realprasenz der Heiligen in ihren Bilder 152
III. 1.2.3 Die Eucharistielehre als Grundlage fiir die Realprasenz 158
III. 2 SPIRITUELLE WALLFAHRTEN......ccc0ertesteeieereneeereeeenneenseenseens 160



II1. 3 DIE RELIGIOSE FUNKTION DER TROMPE-L’OEIL-BORDUREN.. 165
III. 4 DIE DREI FUNKTIONEN VON BILDERN: AD EXCITANDUM

DEVOTIONIS AFFECTUM, BELEHRUNG, MEMORIA................... 173
1. 41  Ad excitandum devotionis affectumm............cccccovvvennne. 174
II1. 4.2 Die didaktische FUNKEION .....ovvvvvvveeeiiiiiiieiiiiiiiieesiiiinne, 176
III. 4.3 Die mnemonische FUNKHON ....oooovveeeeviveiieeeieiieeeiresiiieene, 179
III. 4.3.1 Arma Christi 181
III. 4.3.2 Memorierbilder 186
v DAS ENDE VON PILGERZEICHEN UND
STUNDENBUCHERN . .189
IV.1 PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN UM 1500-1530...................... 189
V.2 VERALLGEMEINERUNG DER SYMBOLE — EINE ANALOGE
ENTWICKLUNG BEI PILGERZEICHEN UND WAPPEN ............... 192
V.3 VERDRANGUNG DER PILGERZEICHEN DURCH DIE
DRUCKGRAFIK ...coceeienrrerieeeeeiiirereeeeeeesisseeeeeeeeessssseesessssssssesess 196
V.4 DAS VERSCHWINDEN DER GEMALTEN
PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN .....cooovuviriieeiiiinreeeeeeeeennneeees 198
ZUSAMMENFASSUNG...... .203
BIBLIOGRAFIE ... eeeeeeeeeeeccernneeeeeeecsssssseesessssssnssssesesssssssssassesssnns 209
ABBILDUNGSVERZEICHNIS.......cccvceeeerreecrreeessrnreessanns ..295
ABBILDUNGEN.....uttteeeccceereeeeeccssnnreeeeessssssssseesesssssssssesessssssssssssssssns 299
KATALOG ... ecceteeecteeeeceteeecssneesssssaesssssssssssssessssssassssasasssns ... 327
INHALTSVERZEICHNIS .....uuuvviiieeiieiereeeeeeeeeiieeeeeeeeessssseeeeseeessssssesessssssnnes 329
A ORIGINALE PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN........cccoveeerreeeernreeeerneenn 331
B GEMALTE PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN.......coovvuurieeeeeeiirrereeeeeesinnnns 371
C PILGERMUSCHELKOLLEKTIONEN ......cuvtiiiiireeeireeeeenreeeeenreeeennneeeenseeeees 453
ABBILDUNGSNAQCHWEIS .......coooiirreeeeecccrnnneeeeesssssssseesessssssssseesesns 477




Einleitung: Pilgerzeichen und Stundenbuch

Das vor 1483 in Gent oder Briigge entstandene Stundenbuch
Philipps von Kleve zeigt auf fol. 42r° eine Miniatur der Jungfrau
Maria in Halbfigur mit dem Jesusknaben und Johannes dem
Taufer, der dem Kind einen kleinen Vogel préasentiert. Rechts
davon befindet sich ein Engel mit einem getffneten Buch. Au-
Bergewohnlich aber ist die vierseitige Bordiire, die um die Mi-
niatur herum 22 gemalte Pilgerzeichen anordnet. Diese werfen
in illusionistischer Weise schmale Schatten nach rechts unten,
so, als lagen sie tatsachlich auf dem hellroten Rand (Katalog-
band Nr. B 8). Viele der hier gemalten Pilgerzeichen konnen
konkreten Wallfahrtsorten zugeordnet werden. Zu identifizie-
ren sind verschiedene Kultstitten der Rhein-Maas-Region, etwa
Koln, Hal und Boulogne-sur-Mer. Einige Pilgerzeichen tragen
auch Inschriften, die aber unleserlich sind.

Gemalte Pilgerzeichenkollektionen stellen in den Bordiiren
eines Stundenbuches des Spatmittelalters keinen Einzelfall dar,
auch wenn bisher nur 22 Stundenbiicher mit solchen Darstel-
lungen bekannt sind. Die Pilgerzeichen sind in naturalisieren-
der Malweise wiedergegeben, wobei durch gemalte Garnstiche
oft ein taktiler Effekt angestrebt wird. Alle gemalten Kollektio-
nen sind flamischen Ursprungs und entstammen der Gent-
Briigger Schule um Simon Bening, Gerard Horenbout und dem
Meister des édlteren Stundenbuches Maximilians I. Zudem sind
sie auch zeitlich eng auf die Jahrzehnte von ca. 1480 bis 1530
begrenzt. Solche Objektbordiiren existieren nur in Stundenbii-
chern und nur in Gent-Briigger Buchmalerateliers.!

Eine derartige gemalte Kollektion hat Vorbilder in Stundenbii-
chern, in die tatsdchlich reale Pilgerzeichen eingebracht worden

IDas liegt darin begriindet, dass die Gent-Briigger Ateliers fast ausnahmslos auf die
Herstellung von Stundenbiichern spezialisiert waren.

11



sind. Einige Stundenbiicher enthalten noch heute eingenahte
oder eingeklebte, meist recht flache Objekte aus Metall, Stoff,
Pergament oder Papier. Sehr haufig handelt es sich hierbei um
kleine Heiligenbildchen oder um die oben genannten Pilgerzei-
chen, sogenannte Enseignes. Dieser Begriff, der seit dem Beginn
der Pilgerzeichenforschung durch Forgeais 1863 in Frankreich
benutzt wird, ist einer Bezeichnung in mittelalterlichen Quellen
entlehnt.? Viele Pilgerandenken sind in Form von metallenen
Medaillons, Kreuzen und Plaketten erhalten.® Diese Pilgerzei-
chen bilden das besuchte Kult- oder Gnadenbild ab und ma-
chen es so in verkleinerter Kopie transportabel. Ein
Pilgerzeichen ist Beleg fiir eine durchgefiihrte Wallfahrt und
weist seinen Tréager als Pilger aus. Nur in seltenen Fallen ist es
von kiinstlerischer Qualitat. Die Hersteller dieser in grofsen
Massen angefertigten Zeichen sind zumeist nicht bekannt.# Die

2Als Beispiel fiir die Verwendung des Begriffes mogen die Rechnungsbiicher des
burgundischen Hofes dienen. Zitiert bei BRUNA 1997, S. 132. Wie die Ausdriicke
Insignes im Niederlandischen und Signes im Englischen hat Enseigne seine etymolo-
gische Wurzel beim lateinischen Signum. Den Beginn der deutschen Pilgerzeichenfor-
schung machte LIEBESKIND 1904. KOSTER bearbeitete 1956-1984 Pilgerzeichen im
Original in Glockenabgiissen und im gemalten Zustand vornehmlich fiir den nieder-
landischen und franzosischen Raum. Die deutschen, vor allem die rheinischen
Pilgerzeichen wurden bearbeitet von HAGEN 1973, die niederldndischen von KOL-
DEWEI] und van BEUNINGEN 1991, 1992, 1993, die franzdsischen von BRUNA 1996,
1997, 1998.

3Unter anderem bieten die Kataloge WALLFAHRT KENNT KEINE GRENZEN von
1984 und von BRUNA 1996 eine grofle Ubersicht iiber Pilgerandenken.

4Eine Ausnahme sind die Aachener Spiegelzeichen Gutenbergs. Siehe zu diesen:
SCHIFFERS 1930, S. 158-64; KOSTER 1956, S. 284-301; KOSTER 1973; KOSTER 1983,
S. 21; LEHMANN-HAUPT 1966; KAPR 1987, S. 66ff.; BERNS 1993, S. 63f.; BEUNIN-
GEN/KOLDEWEI] 1993, Abb. 420ff.; SCHMIEDT 1994, S. 22-31 mit zwei guten Abb.
Nr. 2 und 3 auf S. 24. Auch bezeugt fiir Niirnberg, Koln und s'Hertogenbusch,
englische (SPENCER 1968, S. 138 und 151) und franzosische (KOSTER 1972 S. 28)
Orte. Dagegen hdlt SCHWARZ 1959 das Phinomen der Heiltumsspiegel fiir unge-
klart. KRUEGER 1990, S. 233-320, hier S. 254ff. vermutet die Anfinge des Brauches im
14. Jahrhundert, nennt aber als friihesten Beleg den Traktat ,De superstitiones” des
Nikolaus von Jauer von 1405, der den Brauch bereits als Aberglauben anprangerte.
Zitiert auch bei KOSTER 1983, S. 34 und LEGNER 1995, S. 6. Zu Spiegeln und deren
Herstellung KRUEGER 1990, S. 233-320.

12



vielen gefundenen Pilgerzeichen bestehen tiiberwiegend aus
einer billigen Zinn-Blei-Legierung und haben damit kaum ma-
teriellen Wert. Wohl aber besitzen sie fiir den Pilger einen iiber
die Stellung als Souvenir hinausgehenden aufierordentlich ma-
gisch-religiosen Wert. Die Funktion der Pilgerzeichen oder En-
seignes und ihre Bedeutung fiir den Pilger wahrend der
Wallfahrt und nach Einbringung in ein Stundenbuch — eines der
wichtigsten Medien der privaten Frommigkeit des Spatmittelal-
ters — sind Themenschwerpunkte, denen sich diese Arbeit
widmen will.

Umfangreiche gemalte Sammlungen von Pilgerzeichen sind in
Trompe-I'oeilTechnik in die Bordiiren von spatmittelalterli-
chen flamischen Stundenbiichern (und nur dort) eingearbeitet.>
Unter Trompe-I'oeilF-Malerei wird dabei keine Gattung verstan-
den, sondern eine Art der naturalistischen Malerei, bei der der
Betrachter einem ,, Augentrug”, einer Art optischen Tauschung,
unterliegt. Ein 7Trompe-I’oeil ist immer zugleich ein Stilleben,
unterscheidet sich aber insofern von diesem, als Stilleben nicht
zwangslaufig auf eine Tdauschung des Betrachters angelegt
sind.® Beim Trompe-Ioeil werden scheinbar zufallig angeordne-
te, unbewegte, alltagliche Gegenstande dargestellt, die aus ih-
rem Zusammenhang gelost sind. Gerade dadurch enthélt es ein
Uberraschungsmoment. Durch eine tiuschend echte Malweise
erreicht der Kiinstler einen taktilen Effekt, der Betrachter wird
dazu verleitet, die Objekte in die Hand nehmen zu wollen. Eine
besonders beliebte Form des Augentrug stellten etwa gemalte

5Der Begriff Trompe-I'oeil bezeichnet sowohl eine Malgattung als auch eine Maltech-
nik. Der Terminus entwickelt sich jedoch erst am Ende des 18. Jahrhunderts, siehe
D'OTRANGE MASTAI 1975, S. 8 und BURDA 1970, S. 1-3. Mimesis und Naturalismus
konnen einen Trompe-I'oeil-Effekt hervorrufen, sie sind die Grundlage fiir einen
solchen Effekt, bewirken aber nicht zwingend ein Trompe-/'oeil. GILBERT 1993,
S. 413-419 und KRUGER 1993, S. 423-436.

6Vgl. KRUSE 1996, S. 42: ,, Das Trompe-Ioeil ist folglich immer zugleich ein Stilleben.”
13



Fliegen dar, die verscheucht werden sollten.” Eine Vorausset-
zung fiir das Gelingen einer solchen Tauschung ist, dass die
Objekte ihre reale Grofie beibehalten.

Pilgerzeichen sind neben papiernen oder pergamentenen klei-
nen Bildchen die einzigen Objekte, die sich als nachtragliche
Zugaben in Stundenbiichern finden. Verwunderlich ist es des-
halb nicht, dass gerade diese Devotionalien® fiir die Bordiiren-
dekoration gewdhlt wurden. Sie waren weit verbreitet und in
(fast) jedem Haushalt vorhanden. Als Massenartikel sind Pil-
gerzeichen zwar kaum {iberliefert, aber die gemalten Kollektio-
nen vermitteln getreue Abbilder von vielen nicht mehr im
Original erhaltenen Pilgerzeichen. Der Kostbarkeit und Kost-
spieligkeit des Stundenbuches gemafs wurden aber keine billi-
gen Bleigiisse, sondern goldene und silberne Exemplare
abgebildet.

Pilgerzeichen geben heute oftmals den einzigen Anhaltspunkt
fiir aufgelassene und vergessene Wallfahrten und liefern damit
einen wesentlichen Beitrag zur Frommigkeitsgeschichte, aber
auch zur Landesgeschichte. Sie konnten somit eine quantitative
Analyse von Wallfahrtsbewegungen ermdglichen. Da aber von
vielen Wallfahrtsorten keine originalen Pilgerzeichen mehr
vorhanden sind, sondern nur noch Glockenabgiisse oder ge-
malte Darstellungen auf Tafelbildern bzw. in den Bordiiren von
Stundenbiichern, bliebe eine solche quantitative Analyse un-
vollstandig.” Monografisch aufgearbeitet sind nur einzelne

7Auf diesen kommunikativen Aspekt der Buchbenutzung weist SCHNEIDER 2002
hin. Zum antiken Topos der Fliege siehe Kapitel 11.4.2. Zum Trompe-I'oeil siehe die
umfangreiche Literatur, z. B. BAUDRILLARD 1988, S. 53-63; MAURIES 1996; MON-
NERET 1993; MILMAN 1982; D'OTRANGE MASTAI 1975; BATTERSBY 1974;
KRIEGER 1996.

8Unter Devotionalien werden Gegenstinde, meist der Kleinkunst, verstanden, mit
denen der Besitzer seine Andacht und Frommigkeit férdern will. LThK Bd. 3, S. 314.

9Es gibt keine Pilgerzeichen von einigen gréeren Heiltiimern wie Halle, Hall in Tirol,
Wiirzburg, Wittenberg, Bamberg, St. Maximin in Trier, Kornelimiinster, Regensburg

14



Wallfahrten wie zum Beispiel die Neusser St. Quirinus-
Wallfahrt!? oder einzelne Regionen wie das Rheinland.!!

Pilgerzeichen kamen im Spatmittelalter verschiedene Funktio-
nen zu. Unbestritten ist ihre profane Bedeutung als rechtliches
Kennzeichen des Pilgerstandes. Ihre Einbringung in Stunden-
biicher wirft zudem frommigkeitsgeschichtliche Fragen auf, die
diese Arbeit beantworten soll. Die religiose Komponente der
Pilgerzeichen, vor allem auch in gemalter Wiedergabe, ist bis-
her noch nicht bearbeitet worden. In den Pilgerzeichen treten
die Wertigkeit des Bildes (und damit auch des auf dem Pilger-
zeichen abgebildeten Heiligenbildes) in der Frommigkeit des
Spatmittelalters, die Annahme einer Realprasenz des Heiligen
in seinen Bildern und Aspekte des Bildgebrauches in ein span-
nungsvolles Verhiltnis. Zu der religiosen Komponente tritt als
wesentliches Element der Pilgerzeichen schliefslich deren
angebliche magische Wirkkraft, die sie zu einem beliebten
Apotropaion des Spatmittelalters macht.

Vor diesem Hintergrund befasst sich die Pilgerzeichen-
forschung mit einer Schnittmenge aus Religionsgeschichte,
Kunstgeschichte und Volkskunde. Pilgerzeichen gehoren zu
den Devotionalien, das heift, sie sind Gegenstiande, die das
Sakrale konkretisieren und konservieren. Sie sind Ausdruck der
Frommigkeitspraxis und tragen eine religiose Bedeutung als
Stellvertreterreliquie. Als solche sind sie ein Element der Theo-
logie; die Volkskunde beschaftigt sich mit ihrem Gebrauch und
wie sie in das tdgliche Leben der Bevolkerung eingebunden
waren; die Kunstgeschichte hingegen mit ihrer Ikonografie,
ihrem kiinstlerischen Anspruch und vor allem mit ihrer Abbil-

und Wien; nur ein einziges Zeichen ist jeweils von Prag, Diisseldorf, Magdeburg und
Andechs erhalten. KUHNE 2000, S. 70 Anm. 152 und 153.

10K OSTER 1956 und QUIRINUS-WALLFAHRT 1984. Eine weitere umfassende
Bearbeitung liegt fiir Rocamadour vor: ALBE 1907 und 1923.

TTHAGEN 1973.
15



dung auf Gemalden und in Miniaturen. Pilgerzeichen kommt
somit eine wichtige Stellung als Bindeglied zwischen diesen
drei Disziplinen zu, was ihre Erforschung gerade unter dem
Gesichtspunkt der Interdisziplinaritat so interessant macht.

Eine solche Vielfalt der Erkenntnisinteressen spiegelt die bishe-
rige Forschung: Die Pilgerzeichenforschung begann gegen Ende
des 19. Jahrhunderts mit Arthur Forgeais, der sich das grofse
Verdienst erwarb, die beim Aushub der Seine in Paris gefunde-
nen Pilgerzeichen zu katalogisieren.!? Seine Systematisierung
darf heute noch als das Standardwerk insbesondere fiir die
franzosischen Pilgerzeichen gelten. 130 Jahre spater wurde sie
von Denis Bruna in seiner Dissertation von 1996 erganzt. Bru-
nas Erlauterungen bleiben jedoch auf technische Aspekte der
Herstellung und der Zuweisung von Zeichen an Wallfahrtsorte
beschrankt.!3 Fiir den niederlédndisch-belgischen Raum katalo-
gisierten van Beuningen und Koldeweij unter volkskundlichen
Gesichtspunkten die Pilgerzeichen und die vielen profanen
Zeichen, die in den niederlandischen Uberschwemmungsgebie-
ten gefunden wurden.!* Zahlreiche kiirzere Einzelstudien exis-
tieren iiber einzelne Pilgerzeichen und die Wallfahrten, auf die
sie rekurrieren. Hierbei handelt es sich jedoch immer um Arbei-
ten mit tiberwiegend lokalgeschichtlichem Schwerpunkt. In
mehreren Aufsdtzen beschiftigte sich der Historiker Kurt
Koster zwischen 1965 und 1984 mit Funden von Pilgerzeichen
und 1979 erstmalig auch mit eingendhten Pilgerzeichen in
Handschriften.!> Wesentlich fiir die Kenntnis dieses Massenar-
tikels ist Kosters unediertes und unbearbeitetes Pilgerzeichen-
konvolut, das aus seinem Besitz an das Glockenarchiv im

12EORGEAIS 1863 und 1865.
13BRUNA 1996 und 1998.
T4HEILIG EN PROFAAN 1993.

15k HSTER 1965; ders. 1972; ders. 1983; ders. 1979; ders. Gemalte Kollektionen 1984;
ders. Mittelalterliche Pilgerzeichen 1984; ders. 1985.

16



Germanischen Nationalmuseum in Niirnberg iibergegangen ist.
Den weitaus grofsten Teil der Pilgerzeichen kennen wir namlich
durch Abgiisse auf Glocken.!® Koster stellte erstmalig Hand-
schriften mit echten und mit gemalten Pilgerzeichen zusammen.
Seine Kataloge bilden, erganzt durch zwei weitere Funde von Jos
Koldeweij, 17 die Grundlage der hier vorgelegten Recherche.

Sowohl Koster als auch Koldeweij beschrianken sich in ihren
Arbeiten allerdings auf den Aspekt der Naturtreue, ohne nach
der religiosen Bedeutung der Objekte und den Griinden ihrer
Einbringung zu fragen. Auch eine jiingere Studie Virginia
Roehrig Kaufmanns widmet diesen Aspekten keine Aufmerk-
samkeit. Sie bleibt auf den mimetischen Gesichtspunkt redu-
ziert, da sie nur den metaphorischen und symbolischen Gehalt
der Trompe-I'oeilBordiiren berticksichtigt.!® Gerade da Pilger-
zeichen — trotz ihrer massenhaften Herstellung — kaum {iberlie-
fert wurden, sind die gemalten Pilgerzeichenbordiiren aber
nicht nur unter dem mimetischen Aspekt interessant, sondern
bieten einen Einblick in frommigkeitsgeschichtliche Fragen, so

16Vgl. zu den Abgiissen von Pilgerzeichen auf Glocken: LIEBESKIND 1904, S. 53-55,
1905, S. 117-120 und 125-128 zu thiiringischen Glocken; ULDALL 1906 (reprint 1982)
zu danischen Glocken; APPUHN 1973, S. 17 und Anm. 45; KOSTER 1957 S. 1-206;
KOSTER 1959, S. 36-56 und 77-91; KOSTER 1980, S. 1-28; AMARK 1965 mit deutscher
Zusammenfassung S. 49-52; GRUPPE 1982, S. 19; KOSTER Mittelalterliche Pilgerzei-
chen 1984, S. 207f.; POETTGEN 1994, S. 47-75; POETTGEN 1997, S. 13; VAN LOON-
VAN DE MOOSDIJK 1997, Bd. 5, S. 149-154, bes. S. 151; SPENCER 1998, S. 18. Eine
Fotosammlung aus der Zeit des zweiten Weltkriegs befindet sich im Deutschen
Glockenarchiv in Niirnberg. In einigen deutschen Regionen wurden viel mehr
Pilgerzeichen auf Glocken aufgebracht als im restlichen Nordwesteuropa. Der
Umstand, dass in Frankreich wesentlich mehr originale Pilgerzeichen gefunden
werden konnten als Glockenabgiisse, erklart sich damit, dass sehr viele franzdsische
Glocken in der Revolution eingeschmolzen wurden, wogegen in Deutschland und in
den skandinavischen Liandern noch viele gotische Glocken erhalten sind. Kurt
KOSTER hat in seinem Archiv 1.700 Pilgerzeichen katalogisiert, die von Glocken
stammen. Eine Zusammenstellung rheinischer Glockenabgiisse findet sich bei HA-
GEN 1973, S. 240.

17KOLDEWEI] 1987, 1991 und 1992.
18K AUFMANN 1992. Ahnlich bereits BUTTNER 1985, S. 197-233.
17



vor allem den Gebrauch von Devotionalien fiir die personliche
Andacht.

Die Frommigkeitsgeschichte hat in den letzten Jahren ein ver-
starktes Interesse erfahren.19 Dies reflektieren nicht zuletzt Aus-
stellungen, in denen Stundenbiicher und deren Gebrauch im
Spatmittelalter im Mittelpunkt standen. In diesen Stundenbii-
chern manifestiert sich die Verwobenheit der Interessen von
Religions- und Kunstgeschichte besonders deutlich — wenn man
namlich die Miniaturen in den Stundenbiichern unter from-
migkeitsgeschichtlichen Aspekten betrachtet und ihre Funktion
fiir die Andacht erlautert: Stundenbiicher kamen seit dem 13,
verstarkt seit dem 14. Jahrhundert in Gebrauch, um dem Laien
ein intensives, quasi monastisches Gebet in der Ruhe seiner
Privatrdume zu ermoglichen. Sie waren zumeist reich illustriert.
Das Stundenbuch rekurriert in seiner Form und seiner Gliede-
rung auf das Brevier, welches das monchische Chorgebet bein-
haltet. Unter dem Einfluss der Bettelorden wurden Gebetbiicher
fir Laien zusammengestellt, die neben den Psalmen auch
andere Gebete auffithrten. Das Stundenbuch enthéalt Stunden-
gebete und Texte fiir die entsprechenden Gebetsstunden
(Matutin, Laudes, Prim, Terz, Sext, Non, Vesper und Komplet),
die sich um das Marienoffizium gruppieren und durch ver-
schiedene Gebete erweitert werden.?? Das Marienoffizium,

19Ausstellumgskataloge: ANDACHTSBUCHER DES MITTELALTERS Berlin 1980;
RENAISSANCE PAINTING IN MANUSCRIPTS New York 1983; DAS CHRISTLICHE
GEBETBUCH Koln 1987; FLAMISCHE BUCHMALEREI Wien 1987; TIME SANCTI-
FIED New York 1988; DIE GOLDENE ZEIT Utrecht/New York 1990; THE ART OF
DEVOTION London 1994.

20Zum Stundengebet siehe TRE XXXII, S. 268-280 mit weiterfiihrender Literatur.
Literatur zu Stundenbiichern allgemein in Auswahl: LEROQUATIS 1927, Bd 1. Dieses
Werk wird bisher vor allem im Bereich der lokalen Zuordnung der Stundenbiicher
anhand von Textanfingen nicht von neueren tibertroffen. Die folgenden Titel konnen
seine Ergebnisse nur ergénzen: HARTHAN 1977; VON EUW/PLOTZEK 1982, S. 11-
48; BACKHOUSE 1985; TIME SANCTIFIED 1988; STORK 1995, S. 217-247; TRE XII,
S. 107 (Gebetbiicher). Unterteilen lassen sich die Texte nach LEROQUAIS 1927,

18



urspriinglich nur ein Appendix der Psalterien, wurde zum
zentralen Bestandteil des Stundenbuches. Die mariologische
Ausrichtung der Stundenbiicher zeigt sich in vielen Gebeten;
die Marienfrommigkeit?! war ein nicht zu unterschitzender
Verbreitungsfaktor fiir die Stundenbiicher.

Die Anordnung der Texte kann in jedem Buch variieren, hat
jedoch obligatorische Bestandteile. Zu diesen gehort der Kalen-
der, der durch die jeweiligen Lokalheiligen einen Anhaltspunkt
bieten kann, wo das Stundenbuch gebraucht bzw. hergestellt
wurde. Weitere obligatorische Bestandteile sind das Marienoffi-
zium, die BufSpsalmen, die Heiligenlitanei (auch diese kann
durch die Auswahl der Heiligen Aufschluss tiber den Herstel-
lungsort des Buches geben), die Suffragien und die Totenmesse.
Auch die Textanfange des Marienoffiziums helfen bei der Iden-
tifizierung des Herstellungs- beziehungsweise Bestimmungsor-
tes des Stundenbuches, denn die Liturgie und damit die Texte
des Stundenbuches unterscheiden sich in den Dit6zesen bis heu-
te22 Die haufig anzutreffende Bezeichnung ,secundum

S. XIVff. in Haupttexte (Kalendarium, Kleine Tagzeiten zur Jungfrau Maria, BuSpsal-
men, Litanei, Totenoffizium und Fiirbittgebete fiir die Heiligen), Nebentexte (Evange-
liensequenzen, Obsecro Te, O Intemerata, Kreuzoffizium, Heilig-Geist-Offizium, die
funfzehn Freuden Mariens und die sieben Bitten an den Erloser) und die zusatzlichen
Texte (Gradualpsalmen, verschiedene Gebete). UNTERKIRCHER 1985 gibt ein
Beispiel fiir ein ins Deutsche iibersetzte Stundenbuch. Eine weitere deutsche Uberset-
zung eines Stundenbuches nach romischem Brauch findet sich in ARS VIVENDI 2002,
S. 39-78.

21Man beachte zum Beispiel die vielen neuen Gebete an Maria wie das O Intemerata
oder das Ave Maria, spéter sicherlich beférdert von der Doktrin der ewigen Jungfrau-
lichkeit Mariens (dogmatisiert allerdings erst auf dem Tridentinum 1555). Auf
kiinstlerischer Seite sind die Vesperbilder und die Marienkrénungen Zeugen dieser
verstarkten spdtmittelalterlichen Marienfrommigkeit. Literatur: SCHREINER 1996,
zur Geschichte der Marienfrommigkeit besonders S. 264; HANDBUCH DER MA-
RIENKUNDE 1996, besonders zur Jungfraulichkeit 157-159 und zum ausgehenden
Mittelalter S. 145-166; KIECKHEFER Hauptstromungen 1995, S. 106-109 zur Marien-
frommigkeit.

22Einige Textanfinge und die unterschiedliche Abfolgen finden sich bei LEROQUAIS
1928, S. I-LXXXV, bes. S. VII, VIII und XXXVIIIf.

19



usum...” bezeichnet den liturgischen Brauch der Gemeinde, in
der das Buch benutzt werden sollte. Zudem lasst sich der Be-
stimmungsort auch an den Anfiangen der obligatorischen Texte
erkennen, die in jeder Diozese anders gestaltet waren. Der ge-
laufigste Brauch ist der romische, der universell eingesetzt
wurde, gerade fiir Biicher, deren Bestimmungsort bei ihrer
Niederschrift nicht festgelegt war.?3

Je wertvoller ein Stundenbuch ausgestattet war, desto grofier ist
die Wahrscheinlichkeit, dass es erhalten blieb. Bei einigen
kostbaren Biichern gewinnt man den Eindruck, sie seien nie
benutzt worden2?* Gerade fiir den Zeitraum des
Spatmittelalters stellt sich daher vielfach die Frage, inwieweit
die Texte wirklich gelesen beziehungsweise gebetet wurden
oder ob man nur die Bilder als wesentlich betrachtete.?> An
den Hofen besafien die Fiirsten mehrere Stundenbiicher, von
denen sie aber wohl nur ein nicht so kostbares tiglich benutzten
und die anderen, wertvolleren, nur zu besonderen
Gelegenheiten als Prestigeobjekte  préasentierten.?®  Der
urspriingliche Sinn der Stundenbiicher, fiir die tagliche
Andacht als Textgrundlage zu dienen, scheint bei den luxurits
ausgestatteten Stundenbiichern in den Hintergrund getreten zu
sein. Vielmehr handelt es sich um eine Bildersammlung, durch
die die Devotion unterstiitzt wird.

23Gerade im ausgehenden 15. Jahrhundert wurde der romische Brauch bevorzugt, um
einen moglichst grofien Kaufermarkt zu erreichen. Siehe hierzu DRIGSDAL 1995,
S. 586.

247m Gebrauchswert von kostbaren Stundenbiichern siehe SIGNORI 1996, S. 143;
HARTHAN 1977, S. 31-39; POOS 1988, S. 33-38.

25Der kiinstlerische Schmuck, eigentlich als Beiwerk zu den Andachten konzipiert,
hétte zum Selbstzweck werden kdnnen, wenn nicht im Spatmittelalter der Satz , ad
devotionis affectum” gegolten hitte. Siehe Kapitel III.1. GREBE 2000, S. 15 sieht die
Bordiiren nur noch als Kunstwerke und nicht mehr als Andachtswerke, da viele
Bordiiren nur , wenig heilig” seien. Welche Bordiiren sie damit meint, wird jedoch
nicht deutlich.

26]ean de Berry soll 18 kostbare Stundenbiicher besessen haben, von denen sechs
erhalten sind. TRE XII, S. 107.

20



Anscheinend gab es zwei verschiedene Moglichkeiten, sein
Stundenbuch zu personalisieren. Das Hinzufiigen von Stifter-
bildern, Wappen oder Devisen durch den Buchmaler war die
eine, die nachtragliche Einfligung personlicher Objekte oder
Eintragungen wie Geburts- und Sterbedaten oder eigener Gebe-
te durch den Besitzer die andere Moglichkeit. Erinnerungswiir-
dige Stiicke, die eine besondere Bedeutung fiir ihren Besitzer
hatten, wurden in einem kostbaren Rahmen fiir die nachste
Generation aufbewahrt. In ein (kostbares) Buch eingeniht,
waren zum Beispiel Pilgerzeichen oder kleine Andachtsbilder
unterschiedlichen Materials vor Verlust geschiitzt.

Speziell in den Sammlungen von Pilgerzeichen in einem Stun-
denbuch spiegelt sich das personliche religiose Leben des Besit-
zers wider, sie zeigen seine Vorlieben fiir bestimmte Heilige
oder Wallfahrtsorte. Sie dienten auch der Demonstration seiner
Religiositdat und der Beschwerden, die er auf sich geladen hatte,
um seine religiosen Pflichten zu erfiillen.?” Die vormals auflen
auf der Kleidung getragenen, zur Schau gestellten Pilgerzei-
chen, die den Glauben dufderlich manifestierten, wurden durch
Einbettung in das personliche Stundenbuch zu einem Zeichen
der Verinnerlichung von Frommigkeit. Durch das Einndhen
von personlichen Gegenstinden in ein Stundenbuch konnte
auch derjenige, der kein Wappen fiihrte, das er hitte einmalen
lassen konnen, sein Buch individuell gestalten. Dies bedeutet
jedoch nicht, dass nicht auch hochrangige Personlichkeiten sich
dieser Moglichkeit bedient hatten, wie mehrere Beispiele gerade
aus dem Habsburger Umkreis belegen (im Katalog z. B. Kat.
A 3 und A 14). Das Stundenbuch Ferdinands I. (1503-1564)
entstand in Flandern um 1520 und enthalt auf fol. 252v° ein
Bildnis seiner Gemahlin Anna mit den Daten ihrer Hochzeit,

277u diesem Aspekt REINBURG 1988, S. 40 und KAUFMANN 1993, S. 33. Wallfahr-
ten brachten dem Pilger durchaus einen Prestigegewinn: HERWAARDEN 1980;
HOFMANN-RENDTEL 1983.

21



der Geburtstage ihrer Kinder und ihrem Todesdatum. In un-
mittelbarem Bezug hierzu dokumentiert die gegeniiberlie-
gende Seite 253r° die personliche Frommigkeit des
Erzherzogs: Sie enthélt drei (von ehemals fiinf) Pilgerzeichen
und zwei kleine Andachtsbilder.

Die spatmittelalterliche Frommigkeit bewegte sich mithin zwi-
schen zwei Polen, die sich nicht gegenseitig ausschlossen, son-
dern sich eher wechselseitig durchdrangen. Einerseits war die
innere, personliche Frommigkeit wichtig, fiir die Stundenbii-
cher eine grofie Bedeutung hatten. Andererseits wurde die
Frommigkeit aber auch in Reliquienverehrung, Wallfahrten,
Ostensionen und Prozessionen auf dufierliche Weise zum Aus-
druck gebracht.?® Die Pilgerzeichenkollektionen in Stundenbii-
chern synthetisieren diese beiden Pole der Frommigkeit, indem
Objekte der dufieren in ein Medium der inneren Frommigkeit
eingebracht werden.

Das Betrachten von Pilgerzeichen kann dem Gldubigen eine
Moglichkeit bieten, sich die dargestellten Wallfahrtsorte zu
vergegenwartigen. Das Phianomen der spirituellen Wallfahrt
markiert diese Synthese von innerer und dufserer Frommigkeit.
Der Widerspruch zwischen den beiden Ausdrucksformen wird
bei einer spirituellen Wallfahrt, einer Wallfahrt im Geiste,
aufgelost, indem der Glaubige allein in Gedanken zu heiligen
Orten pilgert.

Die vorliegende Arbeit wird zeigen, dass die Beschaftigung mit
frommigkeitsgeschichtlichen Fragestellungen auch aus kunst-

28Besonders HAMM 1977; HAMM Frommigkeitstheologie 1992 und ders. Gewicht
von Religion 1992 unterscheidet zwischen der Innen- und der Aufienseite von From-
migkeit. Weitere Literatur zur aktuellen Frommigkeitsforschung: HUIZINGA 1975,
S. 246-284; SCRIBNER 1987; SCRIBNER Popular Piety 1989; SCRIBNER Wahrneh-
mung 1989; SCRIBNER Das Visuelle 1990; SCRIBNER Magie 1990; DINZELBACHER
Voksreligion 1990; DINZELBACHER Heiligenverehrung 1990; MOELLER 1991;
SCHREINER 1992; THE ART OF DEVOTION 1994; ANGENENDT 1997, bes. S. 230-
235.

22



historischer Perspektive lohnend ist. Religiositit und Kunst
verbinden sich in der kiinstlerischen Darstellung zum Aus-
druck der Frommigkeit. Einfache, massenhaft billig hergestellte
Objekte der Volksfrommigkeit werden mit dem kiinstlerischen
Mittel des Augentrugs in ein kostbares Buch tiibertragen und
mit einer spirituellen Wallfahrt verbunden. Die Bordiiren der
Stundenbiicher bilden somit einen passenden ,Rahmen” fiir
den Inhalt des Buches, den Text und die Miniaturen, der dem
Betrachter bei seiner Suche nach Heilserlangung behilflich ist.

Ein weiterer Schwerpunkt dieser Arbeit liegt auf der Herstel-
lungsweise von spétmittelalterlichen Handschriften. Von be-
sonderem Interesse ist hier die Tatsache, dass gerade in
Flandern fast ausschliefSlich Vorratswerke hergestellt wurden.
Nur zu einem kleinen Teil sind die ersten Besitzer derjenigen
Stundenbticher, die gemalte Kollektionen von Pilgerzeichen
enthalten, bekannt. Aus diesem Grund miissen einige Fragen
zu Auftraggebern bzw. Erstbesitzern offen bleiben.

In dieser Arbeit werden ausgewdhlte, in Stundenbiichern ein-
gendhte Pilgerzeichenkollektionen vorgestellt, anhand derer
sich Herstellung und Vertrieb der Pilgerzeichen sowie ihre viel-
faltigen Funktionen exemplarisch erarbeiten lassen. Im Kata-
logteil sind samtliche bekannte Pilgerzeichen- und muschel-
kollektionen zusammengestellt. Ebenfalls an ausge-
widhlten Beispielen wird erortert, in welcher Form die flandri-
schen Kiinstler Pilgerzeichensammlungen mimetisch in die
Bordiiren einmalten. Diese Objektkumulationen stellen durch-
aus keine hdufigen Gestaltungsmerkmale in Stundenbiichern
dar, sondern sind eher selten anzutreffen. Den mimetischen
Aspekten von gemalten Pilgerzeichen geht Kapitel II mit Hilfe
eines Vergleichs mit anderen Objekt-Bordiiren nach. Gerade
dieser Durchgang durch illusionistisch mit anderen Andachts-
gegenstinden gestaltete Bordiiren akzentuiert die Augentrug-
absicht der Pilgerzeichenbordiiren. Die kiinstlerischen Mdglich-

23





