
Isabel von Bredow-Klaus 

Heilsrahmen

Spirituelle Wallfahrt und Augentrug in der 
flämischen Buchmalerei des Spätmittelalters 

und der frühen Neuzeit 

3., durchgesehene Auflage 

Herbert Utz Verlag · München 



Kunstgeschichte (tuduv) 

Herausgeber: Prof. Dr. Reinhard Steiner · Universität Stuttgart 

Band 82 

Zugl.: Diss., 2003, Universität Trier 

Bibliografische Information der Deutschen 
Nationalbibliothek: Die Deutsche 
Nationalbibliothek verzeichnet diese 
Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über http://dnb.d-
nb.de abrufbar. 

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt.
Die dadurch begründeten Rechte, insbeson-
dere die der Übersetzung, des Nachdrucks, 
der Entnahme von Abbildungen, der Wieder-
gabe auf fotomechanischem oder ähnlichem 
Wege und der Speicherung in Datenver-
arbeitungsanlagen bleiben – auch bei nur 
auszugsweiser Verwendung – vorbehalten. 

Copyright © Herbert Utz Verlag GmbH · 2009 

ISBN 978-3-8316-0883-6 

Printed in Germany 
Herbert Utz Verlag GmbH, München 
089-277791-00 · www.utzverlag.de 



Vorwort 
Die vorliegende Arbeit ist die überarbeitete Fassung meiner 
2002 am Fachbereich III Kunstgeschichte der Universität Trier 
angenommenen Dissertation. Den Anstoß zu den Recherchen 
gab mir die Ausstellung „Insignes et souvenirs de pèlerins et 
autres „menues choseites“ de plomb trouvées dans la Seine“ 
im Musée national du Moyen Age – Thermes de Cluny in 
Paris 1997. Dort wurde eine Handschrift gezeigt, in die neben 
einem kleinen Pergament mit der vera icon auch fünf Pilger-
zeichen eingenäht waren, von denen heute jedoch nur noch 
ihre Abdrücke zeugen. Im Zuge der Recherchen fanden sich 
dann einige Stundenbücher, die Spuren ehemals dort einge-
nähter Pilgerzeichen tragen oder aber mit gemalten Pilgerzei-
chen geschmückt waren. Gerade für die genauere 
Untersuchung der Pilgerzeichenabdrücke und der meistens 
nur wenige Millimeter großen gemalten Pilgerzeichen war ich 
auf die Hilfsbereitschaft der Bibliotheken und Museen ange-
wiesen. 
Allen beteiligten Bibliotheksmitarbeitern danke ich sehr für die 
meist unkomplizierte und freundliche Bereitstellung der wert-
vollen Handschriften und die Anfertigung der Fotovorlagen.  
Für die gründliche Lektüre und Verbesserung des Manu-
skripts in den verschiedenen Entwicklungsstadien danke ich 
sehr Philine Helas, Brigitte, Ulrike und Lippold von Bredow. 
Besonders wertvolle Hinweise und vielfältige Anregungen 
erhielt  ich von Thomas Packeiser, der auch an schwierigen 
Punkten immer Hilfen und unendliche Literaturhinweise für 
mich bereithielt.  
Ein besonderer Dank geht an meinen Doktorvater Prof. Dr. 
Gerhard Wolf für die persönliche Betreuung und die kritische 



   

Begleitung der Entwicklung des Textes und an Prof. Dr. Wolf-
gang Schmid, der sich weit mehr als wohl üblich als Zweitgut-
achter mit dem Text auseinandergesetzt hat und dem ich viele 
Anregungen besonders zum Thema Wallfahrt und Frömmig-
keit zu verdanken habe.  

Ottobrunn, August 2004 



Vorwort zur Neuaufl age

Meine Bes  ä  igung mit den gemalten Pilgerzei  en in fl ämi-
s  en Stundenbü  ern erfors  te deren Bedeutung für den er-
innernden Na  vollzug der Wallfahrt, für eine heilswirksame, 
aber au   ästhetis  e Teilhabe in subsidiärer Konkretion. Damit 
befi ndet si   das Thema an der S  ni  stelle kodikologis  er 
und kunsthistoris  er, ikonis  er und kommunikationsge-
s  i  tli  er, volkskundli  er und religionswissens  a  li  er 
Interessen. Als i   die Arbeit 2002 abs  loss, war i   mir der 
Vielfalt dieser Zugänge bewusst, ohne sie freili   in ein inhalt-
li   wirkli   ausgewogenes Verhältnis bringen zu können. Eine 
Kritik meiner Arbeit unter dem Gesi  tspunkt visueller Mi  ler-
s  a   und ihrer historis  en Semantik (s. David Ganz in www.
sehepunkte.de) ist daher verständli  .

Vom Verlag ging auf Grund des großen Interesses an dem Bu
die Initiative zu einer Neuaufl age aus. I   greife dies gerne auf, 
kann die Gelegenheit allerdings ni  t zu einer dur  greifen-
den Veränderung des ursprüngli  en Textes nutzen. Ergänzen 
mö  te i   jedo   die Dokumentation der Realien, weil mit ei-
nem Zuwa  s der materiellen Basis das Phänomen an Kontur 
gewinnt und seiner Historisierung damit am besten geholfen 
wird.

Soweit i   ri  tig sehe, hat si   in den letzten Jahren auf drei 
Feldern einiges getan: objektspezifi s  , religionshistoris   und 
au   kunsthistoris  . 

Beginnend mit den objektspezifi s  en Neuerungen ist als erstes 
das Berliner Symposium in memorian Kurt Köster in Verbund 



mit einer Ausstellung unter dem Titel „Das Zei  en am Hut im 
Mi  elalter“ zu nennen. Im 2008 ers  ienenen Ausstellungska-
talog und glei  zeitigem Tagungsband  fi nden si   sowohl rea-
lienspezifi s  e Aufsätze zu neuen Pilgerzei  enfunden, aber 
au   grundlegende religionshistoris  e Gedanken  zur spiri-
tuellen Signifi kanz und zur Entstehung und Verbreitung der 
Pilgerzei  en. 

Gerade dieses Jahr 2006 bra  te einige weitere Ausstellungen 
volks- und realienkundli  er Intention, so zum Beispiel im Mu-
seum für Angewandte Kunst Frankfurt  mit dem Titel „Der Sou-
venir: Erinnerung in Dingen von der Reliquie zum Andenken“,  
und im Ashmolean Museum Oxford, „Pilgrimage: the sacred 
journey“. Beide  Ausstellungen zeigten  Neufunde an Pilger-
gerät und legten großen Wert auf die Bedeutung des (Pilger-) 
Souvenirs als Mögli  keit, die magis  en Krä  e eines heiligen 
Ortes transportabel zu ma  en.  Au   Denis Bruna stellte 2006 
in „Enseignes de plomb et autres menues  ose  es du Moyen 
Âge“ und 2007  in „Saints et diables au  apeau“ zahlrei  e 
ältere und au   neue Pilgerzei  enfunde aus Frankrei   vor, 
die er volkskundli  -dokumentaris   zusammengestellt hat. 
Sein Augenmerk fi el au   auf eingenähte und gemalte Pilger-
zei  en in Hands  ri  en, die er als Zeugnis der persönli  en 
Frömmigkeit sieht, aber keiner weiteren semantis  en Kontex-
tualisierung unterzog. 

In einen komplexeren religionshistoris  en Kontext von pri-
vater Anda  t und Wallfahrt im Bu   stellte Hanne  e van 
Asperen im Katalog der Brügger  Ausstellung  „Foi et dévo-
tion“, hg. von J. Koldewe  , die ebenfalls 2006 eine große ma-
terielle  Zurs  austellung von Pilgergerät darbot, die Pilger-
zei  ensammlungen in Hands  ri  en.  Er bildete drei mir bis 



dato unbekannte (leider geplünderte und daher nur no   an 
ihren Spuren ablesbare) Kollektionen von eingenähten bzw. 
-geklebten Pilgerzei  en ab.  Alle drei Neufunde (ms. 336, ms. 
329, beide in der Stadtbibliothek Brügge und  ms. 2750 in der 
Universitätsbibliothek Gent) sind fl ämis  e Stundenbü  er um 
1500. Das erstgenannte Stundenbu   enthält die Nadelsti  e 
auf dem Vorsatzbla  , die anderen beiden dagegen an vielen 
vers  iedenen Stellen neben dem Text. Da das Einbringen von 
Devotionsobjekten in Stundenbü  er gängige Praxis war, sind 
si  erli   no   einige weitere Relikte zu erwarten. 

Au   aus kunsthistoris  er Perspektive haben die Trompe-
l‘oeil-Bordüren ein steigendes Interesse erfahren. Anne As-Vi-
jvers bes  rieb in ihrem Aufsatz „More than Marginal Meaning? 
The Interpretation of Ghent-Bruges Border Decoration“ in: Oud 
Holland 116 (2003) die primäre Funktion einer Objektkollektion 
in Bordüren als die eines  Dekorationselement. Nur sekundär 
ist in ihren Augen, dass die gemalten Gegenstände „eventuell 
gewisse Funktionen der Originale“ aufnehmen können (S. 10). 

In der Fests  ri   „Als i   can“ für Maurits Smeyers, hg. von J. 
Van der Sto   u.a. 2002 bes  ä  igte si   Greet N  s mit Objekt-
bordüren, gestand diesen aber ebenfalls eine ledigli   dekora-
tive Funktion zu, wobei sie aber darauf hinwies, dass gerade 
Pilgerzei  en eine rei  haltige ikonographis  e Quelle darstel-
len.

Unter speziell ikonographis  en Aspekten und der Frage na
der Konvergenz von Miniatur und Bordüre befassten si   Wil-
liam Voelkle in „Tributes in honor of James H. Marrow“ 2006 
und Willem Gerritsen in „Manuscripten en miniaturen: studies 
aangeboden aan Anne S. Korteweg b   haar afs  eid“ 2007 mit 



den wegweisenden Objektbordüren des Stundenbu  es der 
Katharina von Kleve. Während Voelkle auf einzelnen Seiten 
dur  aus eine Relation von Miniatur und Bordüre feststellte, 
arbeitete Gerritsen die mnemote  nis  e Dimension der Bor-
düren ähnli   dem Kapitel in diesem Bu   heraus.

Christel Meier untersu  te 2006 im Band „Frühneuzeitli  e 
Sammlungspraxis und Literatur“, hg. von R. Felfe, Objektbor-
düren unter einem kunst- und kulturhistoris  en Gesi  ts-
punkt, indem sie die gemalten Pilgerzei  enkollektionen mit 
denen anderer Gegenstände, naturalia wie Perlen und Edelstei-
ne, und artifi cialia wie Pilgerzei  en, in den fürstli  en Wun-
derkammern glei  setzt, aber auf die Ambivalenz dieser reali-
stis  en Natur- bzw. S  atzkammerstudien und dem religiösen 
Bild und Text im Devotionsmedium verweist. 

Die wi  tigste Ergänzung für die Neuaufl age dieses Bu  es 
stellt ein Stundenbu   dar, das si   in der Sammlung Tens  ert 
befi ndet und 2008 erstmals verö  entli  t worden ist. Sowohl 
eine Pilgerzei  en- als au   eine Pilgermus  elbordüre sind in 
diesem Stundenbu   enthalten,  die der Bordüre im Stunden-
bu   ms. 4 im Sir John Soane‘s Museum in London in Stil und 
Au  au sehr ähnli   sind. Verö  entli  t ist dieses Stundenbu
in „Leu  tendes Mi  elalter“, Katalog Nr. 60, Tens  ert 2008, 
Nr. 25. Der S  reiber dieses Stundenbu  es war Hanskin de 
Bomalia, derjenige, der au   Ms. 10 E 3 in Den Haag (Kat. B 22) 
ges  rieben hat. Beiden Hands  ri  en ist zudem gemeinsam, 
dass die wi  tigeren Bordüren mit Ar  itektur versehen sind, 
die im Falle des Den Haager Stundenbu  es einmal mit Pilger-
zei  en gefüllt worden ist, aber ansonsten identis   aufgebaut 
ist.



Das Stundenbu   wurde na   1500 von vers  iedenen Händen 
illuminert, unter anderem vom Meister des George Talbot, des-
sen  arakteristis  e  Köpfe si   au   im Stundenbu   Ms. Pal. 
195 in Parma (Kat. B 15) und meines Era  tens au   im Stun-
denbu   Ms. 4 im Sir John Soane‘s Museum in London (Kat. B 
17 und C 8) wiederfi nden. Die au  älligen Felsküsten des Geor-
ge-Talbot-Meisters mit den teilweise seltsamen feinen „Doppel-
bäumen“ lassen si   zudem unter anderem au   in der Minia-
tur des Hl. Jakob in Ms. 4 im Sir John Soane‘s Museum (Kat. 
C 8) antre  en. Diese Hands  ri   Tens  ert enthält auf fol. 13, 
direkt im Ans  luss an den Kalender, das Gebet „Salve Sancta 
Facies“, wel  es von einer Bordüre mit 18 goldenen Pilgerzei-

 en und fünf religiösen Zei  en umgeben ist. Alle Pilgerzei-
 en sind mit di  en roten Garnsti  en „befestigt“ und werfen 

zum Teil sehr weit entfernt liegende S  a  en. Viele der Pilger-
zei  en sind identifi zierbar: Trier, Aa  en, Asse, Compostella, 
Geraardsbergen, Kornelimünster.

Eine Vera icon ist an prominenter Stelle, auf dem re  ten Rand 
direkt neben den Worten Salve sancta facies, mit goldenen Na-
deln festgeste  t, was ihre herausragende Bedeutung pronon-
ciert. Ein  Zei  en des Hl. Jakobus fi ndet si   auf dem re  ten 
Rand unter der Vera icon, darunter ist der Gekreuzigte von Asse 
zu sehen. Auf dem unteren Rand  in der linken E  e Korneli-
us von Kornelimünster, daneben der Hl. Adrian von Geraards-
bergen, darüber der Trierer Ro  . In der re  ten unteren E  e 
ist eine große Aa  ener Ro  -Plake  e abgebildet. Die anderen 
Pilgerzei  en bilden unbekannte Bis  öfsköpfe oder allgemein 
religiöse Symbole ab. Auf die päpstli  e Legitimation des Ge-
betes an die sancta facies mag die Tiara mit den gekreuzten 
S  lüsseln auf dem unteren Rand hindeuten.



Auf fol. 210 beginnt die Litanei an den Hl. Jakobus, die mit ei-
ner umlaufenden Pilgermus  elbordüre illuminiert ist. Die 25 
abwe  selnd goldenen und silbernen Jakobsmus  eln sind an 
naturalistis   gemalten, horizontal verlaufenden Ästen mit Fä-
den fi xiert und werfen S  a  en, als wären sie tatsä  li   auf-
gehängt. Interessant ist bei dieser Bordüre die Proportionalität 
der Mus  eln zueinander. Auf dem linken und dem unteren 
Rand ist ausrei  end Platz für jeweils eine Reihe Mus  eln, 
während der obere und der re  te Rand s  mal sind. Um den-
no   Mus  eln unterzubringen, reduziert der Maler die Größe 
der Mus  eln auf diesen Rändern zu Miniaturformat.

Für die weitere illuminatoris  e Fors  ung wäre eine genauere 
Analyse der vermeintli  en Vorlagengruppe  der Hands  rif-
ten Tens  ert, Soane, Roths  ild (London 35313), Huth (Lon-
don 38126) und Grimani ein Desiderat. 

Februar 2009

Isabel von Bredow-Klaus







7

Inhaltsverzeichnis 

VORWORT

INHALTSVERZEICHNIS.......................................................................... 7

EINLEITUNG: PILGERZEICHEN UND STUNDENBUCH ............. 11

I. EINGENÄHTE UND GEMALTE PILGERZEICHEN IN 
STUNDENBÜCHERN........................................................................... 25

I. 1 PILGERZEICHEN – EINE SONDERFORM DER PILGERANDENKEN

I. 1.1 Aussehen und Ikonografie ..................................................... 25

I. 1.2 Herstellung und Datierung .................................................. 28

I. 1.3 Vertrieb.................................................................................. 32

I. 1.4 Die Funktionen der Pilgerzeichen ......................................... 35

I. 1.4.1 Profane Funktion 35
I. 1.4.2 Religiöse Funktion 37
I. 1.4.3 Magisch-apotropäische Funktion 39

I. 2 IN STUNDENBÜCHER EINGENÄHTE DEVOTIONALIEN

I. 2.1 Metallene Pilgerzeichen ........................................................ 44

I. 2.2 Devotionalien aus Stoff, Leder, Papier .................................. 48

I. 2.3 Die Integration der Devotionalien in den Text .....................50

I. 3 GEMALTE KOLLEKTIONEN VON METALLENEN PILGERZEICHEN

I. 3.1 Berliner Stundenbuch ........................................................... 53

I. 3.2 Stundenbuch Engelberts von Nassau.................................... 54

I. 3.3 Brevier Eleonores von Portugal............................................. 57

I. 3.4 Brüsseler Stundenbuch ......................................................... 57

I. 3.5 Kölnisches Stundenbuch ....................................................... 58

I. 3.6 Die Integration der gemalten Kollektionen in den Text ........ 59

I. 4 GEMALTE KOLLEKTIONEN VON PILGERMUSCHELN....................... 61
ZUSAMMENFASSUNG ................................................................................. 64

II. OBJEKTBORDÜREN IN DER SPÄTMITTELALTER-
LICHEN BUCHMALEREI ..................................................................... 67

II. 1 DIE GENT-BRÜGGER BUCHMALERSCHULE 1480-1530
II. 1.1 Die Auftraggeber der Stundenbücher .................................... 68

II. 1.2 Vorlagenzirkulation............................................................... 74



8

II. 1.3 Werkstattorganisation........................................................... 78

II. 2 DIE ENTWICKLUNG DER NATURALISTISCHEN DARSTELLUNG IN 

DEN STUNDENBUCHBORDÜREN

II. 2.1 Naturalistische Bordüren in der italienischen Buchmalerei des 
14. Jahrhunderts .................................................................... 81

II.2.2 Naturalistische Bordüren in der französischen Buchmalerei 
des 15. Jahrhunderts .............................................................. 85

II. 2.3 Illusionismus in der nordniederländischen  Buchmalerei des 
15. Jahrhunderts .................................................................... 86

II. 2.4 Illusionismus in der flämischen Buchmalerei des  15. 
Jahrhunderts .......................................................................... 91

II. 2.5 Einflüsse aus der Tafelmalerei ............................................... 95

II. 2.6 Das dreidimensionale Konzept der Buchseite........................ 97

II. 3 OBJEKTBORDÜREN

II. 3.1 Schmuckstücke .................................................................... 101
II. 3.1.1 Edelsteinmagie 103
II. 3.1.2 Edelsteinallegorese 106

II. 3.2 Reliquienkapseln.................................................................. 107

II. 3.3 Spiegelanhänger .................................................................. 109

II. 3.4 Perlen .................................................................................. 111

II. 3.5 Rosenkränze......................................................................... 112

II. 3.6 Bisamäpfel ........................................................................... 116

II. 3.7 Geschirr ............................................................................... 118

II. 3.8 Totenköpfe ........................................................................... 120

II. 4 MIMETIK UND AUGENTRUG................................................... 122
II. 4.1 Mimetik als Ausdruck des künstlerischen 

Selbstbewusstseins................................................................  123

   II. 4.3  Mimetik zum Ausdruck der Vanitas .................................... 129

     III.      GEISTLICHE UND WELTLICHE FUNKTIONEN DER 
GEMALTEN PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN ............ 135

III. 1 FRÖMMIGKEITSGESCHICHTLICHE ASPEKTE ............................ 135
III. 1.1 Die Verinnerlichung der Frömmigkeit............................... 137

III. 1.2 Äußere Frömmigkeit: Wallfahrten ..................................... 142
III. 1.2.1 Die Realpräsenz der Heiligen in ihren Reliquien 150
III. 1.2.2 Die Realpräsenz der Heiligen in ihren Bilder 152
III. 1.2.3 Die Eucharistielehre als Grundlage für die  Realpräsenz 158

III. 2 SPIRITUELLE WALLFAHRTEN................................................... 160



9

III. 3 DIE RELIGIÖSE FUNKTION DER TROMPE-L’OEIL-BORDÜREN.. 165
III. 4 DIE DREI FUNKTIONEN VON BILDERN: AD EXCITANDUM 

DEVOTIONIS AFFECTUM, BELEHRUNG, MEMORIA................... 173
III. 4.1 Ad excitandum devotionis affectum.................................. 174

III. 4.2 Die didaktische Funktion .................................................. 176

III. 4.3 Die mnemonische Funktion .............................................. 179
III. 4.3.1 Arma Christi 181
III. 4.3.2 Memorierbilder 186

IV DAS ENDE VON PILGERZEICHEN UND  
STUNDENBÜCHERN.......................................................................... 189

IV. 1 PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN UM 1500-1530 ..................... 189
IV. 2 VERALLGEMEINERUNG DER SYMBOLE – EINE ANALOGE  

ENTWICKLUNG BEI PILGERZEICHEN UND WAPPEN ............... 192
IV. 3 VERDRÄNGUNG DER PILGERZEICHEN DURCH DIE     

DRUCKGRAFIK ......................................................................... 196
IV. 4 DAS VERSCHWINDEN DER GEMALTEN 

PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN ............................................. 198

ZUSAMMENFASSUNG........................................................................ 203

BIBLIOGRAFIE ....................................................................................... 209 

ABBILDUNGSVERZEICHNIS............................................................. 295

ABBILDUNGEN...................................................................................... 299

KATALOG................................................................................................ 327 

INHALTSVERZEICHNIS .............................................................................. 329 
A ORIGINALE PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN....................................... 331 
B GEMALTE PILGERZEICHENKOLLEKTIONEN.......................................... 371 
C PILGERMUSCHELKOLLEKTIONEN ......................................................... 453 

ABBILDUNGSNACHWEIS.................................................................. 477 



   11

Einleitung: Pilgerzeichen und Stundenbuch  

Das vor 1483 in Gent oder Brügge entstandene Stundenbuch 
Philipps von Kleve zeigt auf fol. 42r° eine Miniatur der Jungfrau 
Maria in Halbfigur mit dem Jesusknaben und Johannes dem 
Täufer, der dem Kind einen kleinen Vogel präsentiert. Rechts 
davon befindet sich ein Engel mit einem geöffneten Buch. Au-
ßergewöhnlich aber ist die vierseitige Bordüre, die um die Mi-
niatur herum 22 gemalte Pilgerzeichen anordnet. Diese werfen 
in illusionistischer Weise schmale Schatten nach rechts unten, 
so, als lägen sie tatsächlich auf dem hellroten Rand (Katalog-
band Nr. B 8). Viele der hier gemalten Pilgerzeichen können 
konkreten Wallfahrtsorten zugeordnet werden. Zu identifizie-
ren sind verschiedene Kultstätten der Rhein-Maas-Region, etwa 
Köln, Hal und Boulogne-sur-Mer. Einige Pilgerzeichen tragen 
auch Inschriften, die aber unleserlich sind.  

Gemalte Pilgerzeichenkollektionen stellen in den Bordüren 
eines Stundenbuches des Spätmittelalters keinen Einzelfall dar, 
auch wenn bisher nur 22 Stundenbücher mit solchen Darstel-
lungen bekannt sind. Die Pilgerzeichen sind in naturalisieren-
der Malweise wiedergegeben, wobei durch gemalte Garnstiche 
oft ein taktiler Effekt angestrebt wird. Alle gemalten Kollektio-
nen sind flämischen Ursprungs und entstammen der Gent-
Brügger Schule um Simon Bening, Gerard Horenbout und dem 
Meister des älteren Stundenbuches Maximilians I. Zudem sind 
sie auch zeitlich eng auf die Jahrzehnte von ca. 1480 bis 1530 
begrenzt. Solche Objektbordüren existieren nur in Stundenbü-
chern und nur in Gent-Brügger Buchmalerateliers.1

Eine derartige gemalte Kollektion hat Vorbilder in Stundenbü-
chern, in die tatsächlich reale Pilgerzeichen eingebracht worden 

1Das liegt darin begründet, dass die Gent-Brügger Ateliers fast ausnahmslos auf die 
Herstellung von Stundenbüchern spezialisiert waren. 



   12

sind. Einige Stundenbücher enthalten noch heute eingenähte 
oder eingeklebte, meist recht flache Objekte aus Metall, Stoff, 
Pergament oder Papier. Sehr häufig handelt es sich hierbei um 
kleine Heiligenbildchen oder um die oben genannten Pilgerzei-
chen, sogenannte Enseignes. Dieser Begriff, der seit dem Beginn 
der Pilgerzeichenforschung durch Forgeais 1863 in Frankreich 
benutzt wird, ist einer Bezeichnung in mittelalterlichen Quellen 
entlehnt.2 Viele Pilgerandenken sind in Form von metallenen 
Medaillons, Kreuzen und Plaketten erhalten.3 Diese Pilgerzei-
chen bilden das besuchte Kult- oder Gnadenbild ab und ma-
chen es so in verkleinerter Kopie transportabel. Ein 
Pilgerzeichen ist Beleg für eine durchgeführte Wallfahrt und 
weist seinen Träger als Pilger aus. Nur in seltenen Fällen ist es 
von künstlerischer Qualität. Die Hersteller dieser in großen 
Massen angefertigten Zeichen sind zumeist nicht bekannt.4 Die 

2Als Beispiel für die Verwendung des Begriffes mögen die Rechnungsbücher des 
burgundischen Hofes dienen. Zitiert bei BRUNA 1997, S. 132. Wie die Ausdrücke 
Insignes im Niederländischen und Signes im Englischen hat Enseigne seine etymolo-
gische Wurzel beim lateinischen Signum. Den Beginn der deutschen Pilgerzeichenfor-
schung machte LIEBESKIND 1904. KÖSTER bearbeitete 1956-1984 Pilgerzeichen im 
Original in Glockenabgüssen und im gemalten Zustand vornehmlich für den nieder-
ländischen und französischen Raum. Die deutschen, vor allem die rheinischen 
Pilgerzeichen wurden bearbeitet von HAGEN 1973, die niederländischen von KOL-
DEWEIJ und van BEUNINGEN 1991, 1992, 1993, die französischen von BRUNA 1996, 
1997, 1998.  

3Unter anderem bieten die Kataloge WALLFAHRT KENNT KEINE GRENZEN von 
1984 und von BRUNA 1996 eine große Übersicht über Pilgerandenken. 

4Eine Ausnahme sind die Aachener Spiegelzeichen Gutenbergs. Siehe zu diesen: 
SCHIFFERS 1930, S. 158-64; KÖSTER 1956, S. 284-301; KÖSTER 1973; KÖSTER 1983,  
S. 21; LEHMANN-HAUPT 1966; KAPR 1987, S. 66ff.; BERNS 1993, S. 63f.; BEUNIN-
GEN/KOLDEWEIJ 1993, Abb. 420ff.; SCHMIEDT 1994, S. 22-31 mit zwei guten Abb. 
Nr. 2 und 3 auf S. 24. Auch bezeugt für Nürnberg, Köln und s'Hertogenbusch, 
englische (SPENCER 1968, S. 138 und 151) und französische (KÖSTER 1972 S. 28) 
Orte. Dagegen hält SCHWARZ 1959 das Phänomen der Heiltumsspiegel für unge-
klärt. KRUEGER 1990, S. 233-320, hier S. 254ff. vermutet die Anfänge des Brauches im 
14. Jahrhundert, nennt aber als frühesten Beleg den Traktat „De superstitiones“ des 
Nikolaus von Jauer von 1405, der den Brauch bereits als Aberglauben anprangerte. 
Zitiert auch bei KÖSTER 1983, S. 34 und LEGNER 1995, S. 6. Zu Spiegeln und deren 
Herstellung KRUEGER 1990, S. 233-320. 



   13

vielen gefundenen Pilgerzeichen bestehen überwiegend aus 
einer billigen Zinn-Blei-Legierung und haben damit kaum ma-
teriellen Wert. Wohl aber besitzen sie für den Pilger einen über 
die Stellung als Souvenir hinausgehenden außerordentlich ma-
gisch-religiösen Wert. Die Funktion der Pilgerzeichen oder En-
seignes und ihre Bedeutung für den Pilger während der 
Wallfahrt und nach Einbringung in ein Stundenbuch – eines der 
wichtigsten Medien der privaten Frömmigkeit des Spätmittelal-
ters – sind Themenschwerpunkte, denen sich diese Arbeit 
widmen will. 

Umfangreiche gemalte Sammlungen von Pilgerzeichen sind in 
Trompe-l’oeil-Technik in die Bordüren von spätmittelalterli-
chen flämischen Stundenbüchern (und nur dort) eingearbeitet.5

Unter Trompe-l'oeil-Malerei wird dabei keine Gattung verstan-
den, sondern eine Art der naturalistischen Malerei, bei der der 
Betrachter einem „Augentrug“, einer Art optischen Täuschung, 
unterliegt. Ein Trompe-l’oeil ist immer zugleich ein Stilleben, 
unterscheidet sich aber insofern von diesem, als Stilleben nicht 
zwangsläufig auf eine Täuschung des Betrachters angelegt 
sind.6 Beim Trompe-l'oeil werden scheinbar zufällig angeordne-
te, unbewegte, alltägliche Gegenstände dargestellt, die aus ih-
rem Zusammenhang gelöst sind. Gerade dadurch enthält es ein 
Überraschungsmoment. Durch eine täuschend echte Malweise 
erreicht der Künstler einen taktilen Effekt, der Betrachter wird 
dazu verleitet, die Objekte in die Hand nehmen zu wollen. Eine 
besonders beliebte Form des Augentrug stellten etwa gemalte 

5Der Begriff Trompe-l'oeil bezeichnet sowohl eine Malgattung als auch eine Maltech-
nik. Der Terminus entwickelt sich jedoch erst am Ende des 18. Jahrhunderts, siehe 
D'OTRANGE MASTAI 1975, S. 8 und BURDA 1970, S. 1-3. Mimesis und Naturalismus 
können einen Trompe-l'oeil-Effekt hervorrufen, sie sind die Grundlage für einen 
solchen Effekt, bewirken aber nicht zwingend ein Trompe-l'oeil. GILBERT 1993,  
S. 413-419 und KRÜGER 1993, S. 423-436. 

6Vgl. KRUSE 1996, S. 42: „Das Trompe-l'oeil ist folglich immer zugleich ein Stilleben.“



   14

Fliegen dar, die verscheucht werden sollten.7 Eine Vorausset-
zung für das Gelingen einer solchen Täuschung ist, dass die 
Objekte ihre reale Größe beibehalten. 

Pilgerzeichen sind neben papiernen oder pergamentenen klei-
nen Bildchen die einzigen Objekte, die sich als nachträgliche 
Zugaben in Stundenbüchern finden. Verwunderlich ist es des-
halb nicht, dass gerade diese Devotionalien8 für die Bordüren-
dekoration gewählt wurden. Sie waren weit verbreitet und in 
(fast) jedem Haushalt vorhanden. Als Massenartikel sind Pil-
gerzeichen zwar kaum überliefert, aber die gemalten Kollektio-
nen vermitteln getreue Abbilder von vielen nicht mehr im 
Original erhaltenen Pilgerzeichen. Der Kostbarkeit und Kost-
spieligkeit des Stundenbuches gemäß wurden aber keine billi-
gen Bleigüsse, sondern goldene und silberne Exemplare 
abgebildet.  

Pilgerzeichen geben heute oftmals den einzigen Anhaltspunkt 
für aufgelassene und vergessene Wallfahrten und liefern damit 
einen wesentlichen Beitrag zur Frömmigkeitsgeschichte, aber 
auch zur Landesgeschichte. Sie könnten somit eine quantitative 
Analyse von Wallfahrtsbewegungen ermöglichen. Da aber von 
vielen Wallfahrtsorten keine originalen Pilgerzeichen mehr 
vorhanden sind, sondern nur noch Glockenabgüsse oder ge-
malte Darstellungen auf Tafelbildern bzw. in den Bordüren von 
Stundenbüchern, bliebe eine solche quantitative Analyse un-
vollständig.9 Monografisch aufgearbeitet sind nur einzelne 

7Auf diesen kommunikativen Aspekt der Buchbenutzung weist SCHNEIDER 2002 
hin. Zum antiken Topos der Fliege siehe Kapitel II.4.2. Zum Trompe-l'oeil siehe die 
umfangreiche Literatur, z. B. BAUDRILLARD 1988, S. 53-63; MAURIÈS 1996; MON-
NERET 1993; MILMAN 1982; D'OTRANGE MASTAI 1975; BATTERSBY 1974; 
KRIEGER 1996. 

8Unter Devotionalien werden Gegenstände, meist der Kleinkunst, verstanden, mit 
denen der Besitzer seine Andacht und Frömmigkeit fördern will. LThK Bd. 3, S. 314. 

9Es gibt keine Pilgerzeichen von einigen größeren Heiltümern wie Halle, Hall in Tirol, 
Würzburg, Wittenberg, Bamberg, St. Maximin in Trier, Kornelimünster, Regensburg 



   15

Wallfahrten wie zum Beispiel die Neusser St. Quirinus-
Wallfahrt10 oder einzelne Regionen wie das Rheinland.11

Pilgerzeichen kamen im Spätmittelalter verschiedene Funktio-
nen zu. Unbestritten ist ihre profane Bedeutung als rechtliches 
Kennzeichen des Pilgerstandes. Ihre Einbringung in Stunden-
bücher wirft zudem frömmigkeitsgeschichtliche Fragen auf, die 
diese Arbeit beantworten soll. Die religiöse Komponente der 
Pilgerzeichen, vor allem auch in gemalter Wiedergabe, ist bis-
her noch nicht bearbeitet worden. In den Pilgerzeichen treten 
die Wertigkeit des Bildes (und damit auch des auf dem Pilger-
zeichen abgebildeten Heiligenbildes) in der Frömmigkeit des 
Spätmittelalters, die Annahme einer Realpräsenz des Heiligen 
in seinen Bildern und Aspekte des Bildgebrauches in ein span-
nungsvolles Verhältnis. Zu der religiösen Komponente tritt als 
wesentliches Element der Pilgerzeichen schließlich deren 
angebliche magische Wirkkraft, die sie zu einem beliebten 
Apotropaion des Spätmittelalters macht.  

Vor diesem Hintergrund befasst sich die Pilgerzeichen-
forschung mit einer Schnittmenge aus Religionsgeschichte, 
Kunstgeschichte und Volkskunde. Pilgerzeichen gehören zu 
den Devotionalien, das heißt, sie sind Gegenstände, die das 
Sakrale konkretisieren und konservieren. Sie sind Ausdruck der 
Frömmigkeitspraxis und tragen eine religiöse Bedeutung als 
Stellvertreterreliquie. Als solche sind sie ein Element der Theo-
logie; die Volkskunde beschäftigt sich mit ihrem Gebrauch und 
wie sie in das tägliche Leben der Bevölkerung eingebunden 
waren; die Kunstgeschichte hingegen mit ihrer Ikonografie, 
ihrem künstlerischen Anspruch und vor allem mit ihrer Abbil-

und Wien; nur ein einziges Zeichen ist jeweils von Prag, Düsseldorf, Magdeburg und 
Andechs erhalten. KÜHNE 2000, S. 70 Anm. 152 und 153. 

10KÖSTER 1956 und QUIRINUS-WALLFAHRT 1984. Eine weitere umfassende 
Bearbeitung liegt für Rocamadour vor: ALBE 1907 und 1923.  

11HAGEN 1973. 



   16

dung auf Gemälden und in Miniaturen. Pilgerzeichen kommt 
somit eine wichtige Stellung als Bindeglied zwischen diesen 
drei Disziplinen zu, was ihre Erforschung gerade unter dem 
Gesichtspunkt der Interdisziplinarität so interessant macht.  

Eine solche Vielfalt der Erkenntnisinteressen spiegelt die bishe-
rige Forschung: Die Pilgerzeichenforschung begann gegen Ende 
des 19. Jahrhunderts mit Arthur Forgeais, der sich das große 
Verdienst erwarb, die beim Aushub der Seine in Paris gefunde-
nen Pilgerzeichen zu katalogisieren.12 Seine Systematisierung 
darf heute noch als das Standardwerk insbesondere für die 
französischen Pilgerzeichen gelten. 130 Jahre später wurde sie 
von Denis Bruna in seiner Dissertation von 1996 ergänzt. Bru-
nas Erläuterungen bleiben jedoch auf technische Aspekte der 
Herstellung und der Zuweisung von Zeichen an Wallfahrtsorte 
beschränkt.13 Für den niederländisch-belgischen Raum katalo-
gisierten van Beuningen und Koldeweij unter volkskundlichen 
Gesichtspunkten die Pilgerzeichen und die vielen profanen 
Zeichen, die in den niederländischen Überschwemmungsgebie-
ten gefunden wurden.14 Zahlreiche kürzere Einzelstudien exis-
tieren über einzelne Pilgerzeichen und die Wallfahrten, auf die 
sie rekurrieren. Hierbei handelt es sich jedoch immer um Arbei-
ten mit überwiegend lokalgeschichtlichem Schwerpunkt. In 
mehreren Aufsätzen beschäftigte sich der Historiker Kurt 
Köster zwischen 1965 und 1984 mit Funden von Pilgerzeichen 
und 1979 erstmalig auch mit eingenähten Pilgerzeichen in 
Handschriften.15 Wesentlich für die Kenntnis dieses Massenar-
tikels ist Kösters unediertes und unbearbeitetes Pilgerzeichen-
konvolut, das aus seinem Besitz an das Glockenarchiv im 

12FORGEAIS 1863 und 1865. 

13BRUNA 1996 und 1998. 

14HEILIG EN PROFAAN 1993. 

15KÖSTER 1965; ders. 1972; ders. 1983; ders. 1979; ders. Gemalte Kollektionen 1984; 
ders. Mittelalterliche Pilgerzeichen 1984; ders. 1985. 



   17

Germanischen Nationalmuseum in Nürnberg übergegangen ist. 
Den weitaus größten Teil der Pilgerzeichen kennen wir nämlich 
durch Abgüsse auf Glocken.16 Köster stellte erstmalig Hand-
schriften mit echten und mit gemalten Pilgerzeichen zusammen. 
Seine Kataloge bilden, ergänzt durch zwei weitere Funde von Jos 
Koldeweij,17 die Grundlage der hier vorgelegten Recherche.  

Sowohl Köster als auch Koldeweij beschränken sich in ihren 
Arbeiten allerdings auf den Aspekt der Naturtreue, ohne nach 
der religiösen Bedeutung der Objekte und den Gründen ihrer 
Einbringung zu fragen. Auch eine jüngere Studie Virginia 
Roehrig Kaufmanns widmet diesen Aspekten keine Aufmerk-
samkeit. Sie bleibt auf den mimetischen Gesichtspunkt redu-
ziert, da sie nur den metaphorischen und symbolischen Gehalt 
der Trompe-l'oeil-Bordüren berücksichtigt.18 Gerade da Pilger-
zeichen – trotz ihrer massenhaften Herstellung – kaum überlie-
fert wurden, sind die gemalten Pilgerzeichenbordüren aber 
nicht nur unter dem mimetischen Aspekt interessant, sondern 
bieten einen Einblick in frömmigkeitsgeschichtliche Fragen, so 

16Vgl. zu den Abgüssen von Pilgerzeichen auf Glocken: LIEBESKIND 1904, S. 53-55, 
1905, S. 117-120 und 125-128 zu thüringischen Glocken; ULDALL 1906 (reprint 1982) 
zu dänischen Glocken; APPUHN 1973, S. 17 und Anm. 45; KÖSTER 1957 S. 1-206; 
KÖSTER 1959, S. 36-56 und 77-91; KÖSTER 1980, S. 1-28; AMARK 1965 mit deutscher 
Zusammenfassung S. 49-52; GRUPPE 1982, S. 19; KÖSTER Mittelalterliche Pilgerzei-
chen 1984, S. 207f.; POETTGEN 1994, S. 47-75; POETTGEN 1997, S. 13; VAN LOON-
VAN DE MOOSDIJK 1997, Bd. 5, S. 149-154, bes. S. 151; SPENCER 1998, S. 18. Eine 
Fotosammlung aus der Zeit des zweiten Weltkriegs befindet sich im Deutschen 
Glockenarchiv in Nürnberg. In einigen deutschen Regionen wurden viel mehr 
Pilgerzeichen auf Glocken aufgebracht als im restlichen Nordwesteuropa. Der 
Umstand, dass in Frankreich wesentlich mehr originale Pilgerzeichen gefunden 
werden konnten als Glockenabgüsse, erklärt sich damit, dass sehr viele französische 
Glocken in der Revolution eingeschmolzen wurden, wogegen in Deutschland und in 
den skandinavischen Ländern noch viele gotische Glocken erhalten sind. Kurt 
KÖSTER hat in seinem Archiv 1.700 Pilgerzeichen katalogisiert, die von Glocken 
stammen. Eine Zusammenstellung rheinischer Glockenabgüsse findet sich bei HA-
GEN 1973, S. 240.  

17KOLDEWEIJ 1987, 1991 und 1992. 

18KAUFMANN 1992. Ähnlich bereits BÜTTNER 1985, S. 197-233. 



   18

vor allem den Gebrauch von Devotionalien für die persönliche 
Andacht.  

Die Frömmigkeitsgeschichte hat in den letzten Jahren ein ver-
stärktes Interesse erfahren.19 Dies reflektieren nicht zuletzt Aus-
stellungen, in denen Stundenbücher und deren Gebrauch im 
Spätmittelalter im Mittelpunkt standen. In diesen Stundenbü-
chern manifestiert sich die Verwobenheit der Interessen von 
Religions- und Kunstgeschichte besonders deutlich – wenn man 
nämlich die Miniaturen in den Stundenbüchern unter fröm-
migkeitsgeschichtlichen Aspekten betrachtet und ihre Funktion 
für die Andacht erläutert: Stundenbücher kamen seit dem 13., 
verstärkt seit dem 14. Jahrhundert in Gebrauch, um dem Laien 
ein intensives, quasi monastisches Gebet in der Ruhe seiner 
Privaträume zu ermöglichen. Sie waren zumeist reich illustriert. 
Das Stundenbuch rekurriert in seiner Form und seiner Gliede-
rung auf das Brevier, welches das mönchische Chorgebet bein-
haltet. Unter dem Einfluss der Bettelorden wurden Gebetbücher 
für Laien zusammengestellt, die neben den Psalmen auch 
andere Gebete aufführten. Das Stundenbuch enthält Stunden-
gebete und Texte für die entsprechenden Gebetsstunden 
(Matutin, Laudes, Prim, Terz, Sext, Non, Vesper und Komplet), 
die sich um das Marienoffizium gruppieren und durch ver-
schiedene Gebete erweitert werden.20 Das Marienoffizium, 

19Ausstellungskataloge: ANDACHTSBÜCHER DES MITTELALTERS Berlin 1980; 
RENAISSANCE PAINTING IN MANUSCRIPTS New York 1983; DAS CHRISTLICHE 
GEBETBUCH Köln 1987; FLÄMISCHE BUCHMALEREI Wien 1987; TIME SANCTI-
FIED New York 1988; DIE GOLDENE ZEIT Utrecht/New York 1990; THE ART OF 
DEVOTION London 1994. 

20Zum Stundengebet siehe TRE XXXII, S. 268-280 mit weiterführender Literatur. 
Literatur zu Stundenbüchern allgemein in Auswahl: LÉROQUAIS 1927, Bd 1. Dieses 
Werk wird bisher vor allem im Bereich der lokalen Zuordnung der Stundenbücher 
anhand von Textanfängen nicht von neueren übertroffen. Die folgenden Titel können 
seine Ergebnisse nur ergänzen: HARTHAN 1977; VON EUW/PLOTZEK 1982, S. 11-
48; BACKHOUSE 1985; TIME SANCTIFIED 1988; STORK 1995, S. 217-247; TRE XII,  
S. 107 (Gebetbücher). Unterteilen lassen sich die Texte nach LÉROQUAIS 1927,  



   19

ursprünglich nur ein Appendix der Psalterien, wurde zum 
zentralen Bestandteil des Stundenbuches. Die mariologische 
Ausrichtung der Stundenbücher zeigt sich in vielen Gebeten; 
die Marienfrömmigkeit21 war ein nicht zu unterschätzender 
Verbreitungsfaktor für die Stundenbücher.  

Die Anordnung der Texte kann in jedem Buch variieren, hat 
jedoch obligatorische Bestandteile. Zu diesen gehört der Kalen-
der, der durch die jeweiligen Lokalheiligen einen Anhaltspunkt 
bieten kann, wo das Stundenbuch gebraucht bzw. hergestellt 
wurde. Weitere obligatorische Bestandteile sind das Marienoffi-
zium, die Bußpsalmen, die Heiligenlitanei (auch diese kann 
durch die Auswahl der Heiligen Aufschluss über den Herstel-
lungsort des Buches geben), die Suffragien und die Totenmesse. 
Auch die Textanfänge des Marienoffiziums helfen bei der Iden-
tifizierung des Herstellungs- beziehungsweise Bestimmungsor-
tes des Stundenbuches, denn die Liturgie und damit die Texte 
des Stundenbuches unterscheiden sich in den Diözesen bis heu-
te.22 Die häufig anzutreffende Bezeichnung „secundum  

S. XIVff. in Haupttexte (Kalendarium, Kleine Tagzeiten zur Jungfrau Maria, Bußpsal-
men, Litanei, Totenoffizium und Fürbittgebete für die Heiligen), Nebentexte (Evange-
liensequenzen, Obsecro Te, O Intemerata, Kreuzoffizium, Heilig-Geist-Offizium, die 
fünfzehn Freuden Mariens und die sieben Bitten an den Erlöser) und die zusätzlichen 
Texte (Gradualpsalmen, verschiedene Gebete). UNTERKIRCHER 1985 gibt ein 
Beispiel für ein ins Deutsche übersetzte Stundenbuch. Eine weitere deutsche Überset-
zung eines Stundenbuches nach römischem Brauch findet sich in ARS VIVENDI 2002, 
S. 39-78.  

21Man beachte zum Beispiel die vielen neuen Gebete an Maria wie das O Intemerata
oder das Ave Maria, später sicherlich befördert von der Doktrin der ewigen Jungfräu-
lichkeit Mariens (dogmatisiert allerdings erst auf dem Tridentinum 1555). Auf 
künstlerischer Seite sind die Vesperbilder und die Marienkrönungen Zeugen dieser 
verstärkten spätmittelalterlichen Marienfrömmigkeit. Literatur: SCHREINER 1996, 
zur Geschichte der Marienfrömmigkeit besonders S. 264; HANDBUCH DER MA-
RIENKUNDE 1996, besonders zur Jungfräulichkeit 157-159 und zum ausgehenden 
Mittelalter S. 145-166; KIECKHEFER Hauptströmungen 1995, S. 106-109 zur Marien-
frömmigkeit. 

22Einige Textanfänge und die unterschiedliche Abfolgen finden sich bei LÉROQUAIS 
1928, S. I-LXXXV, bes. S. VII, VIII und XXXVIIIf. 



   20

usum…“ bezeichnet den liturgischen Brauch der Gemeinde, in 
der das Buch benutzt werden sollte. Zudem lässt sich der Be-
stimmungsort auch an den Anfängen der obligatorischen Texte 
erkennen, die in jeder Diözese anders gestaltet waren. Der ge-
läufigste Brauch ist der römische, der universell eingesetzt 
wurde, gerade für Bücher, deren Bestimmungsort bei ihrer 
Niederschrift nicht festgelegt war.23

Je wertvoller ein Stundenbuch ausgestattet war, desto größer ist 
die Wahrscheinlichkeit, dass es erhalten blieb. Bei einigen 
kostbaren Büchern gewinnt man den Eindruck, sie seien nie 
benutzt worden.24 Gerade für den Zeitraum des 
Spätmittelalters stellt sich daher vielfach die Frage, inwieweit 
die Texte wirklich gelesen beziehungsweise gebetet wurden 
oder ob man nur die Bilder als wesentlich betrachtete.25 An 
den Höfen besaßen die Fürsten mehrere Stundenbücher, von 
denen sie aber wohl nur ein nicht so kostbares täglich benutzten 
und die anderen, wertvolleren, nur zu besonderen 
Gelegenheiten als Prestigeobjekte präsentierten.26 Der 
ursprüngliche Sinn der Stundenbücher, für die tägliche 
Andacht als Textgrundlage zu dienen, scheint bei den luxuriös 
ausgestatteten Stundenbüchern in den Hintergrund getreten zu 
sein. Vielmehr handelt es sich um eine Bildersammlung, durch 
die die Devotion unterstützt wird.  

23Gerade im ausgehenden 15. Jahrhundert wurde der römische Brauch bevorzugt, um 
einen möglichst großen Käufermarkt zu erreichen. Siehe hierzu DRIGSDAL 1995,  
S. 586.  

24Zum Gebrauchswert von kostbaren Stundenbüchern siehe SIGNORI 1996, S. 143; 
HARTHAN 1977, S. 31-39; POOS 1988, S. 33-38. 

25Der künstlerische Schmuck, eigentlich als Beiwerk zu den Andachten konzipiert, 
hätte zum Selbstzweck werden können, wenn nicht im Spätmittelalter der Satz „ad 
devotionis affectum“ gegolten hätte. Siehe Kapitel III.1. GREBE 2000, S. 15 sieht die 
Bordüren nur noch als Kunstwerke und nicht mehr als Andachtswerke, da viele 
Bordüren nur „wenig heilig“ seien. Welche Bordüren sie damit meint, wird jedoch 
nicht deutlich. 

26Jean de Berry soll 18 kostbare Stundenbücher besessen haben, von denen sechs 
erhalten sind. TRE XII, S. 107. 



   21

Anscheinend gab es zwei verschiedene Möglichkeiten, sein 
Stundenbuch zu personalisieren. Das Hinzufügen von Stifter-
bildern, Wappen oder Devisen durch den Buchmaler war die 
eine, die nachträgliche Einfügung persönlicher Objekte oder 
Eintragungen wie Geburts- und Sterbedaten oder eigener Gebe-
te durch den Besitzer die andere Möglichkeit. Erinnerungswür-
dige Stücke, die eine besondere Bedeutung für ihren Besitzer 
hatten, wurden in einem kostbaren Rahmen für die nächste 
Generation aufbewahrt. In ein (kostbares) Buch eingenäht, 
waren zum Beispiel Pilgerzeichen oder kleine Andachtsbilder 
unterschiedlichen Materials vor Verlust geschützt.  

Speziell in den Sammlungen von Pilgerzeichen in einem Stun-
denbuch spiegelt sich das persönliche religiöse Leben des Besit-
zers wider, sie zeigen seine Vorlieben für bestimmte Heilige 
oder Wallfahrtsorte. Sie dienten auch der Demonstration seiner 
Religiosität und der Beschwerden, die er auf sich geladen hatte, 
um seine religiösen Pflichten zu erfüllen.27 Die vormals außen 
auf der Kleidung getragenen, zur Schau gestellten Pilgerzei-
chen, die den Glauben äußerlich manifestierten, wurden durch 
Einbettung in das persönliche Stundenbuch zu einem Zeichen 
der Verinnerlichung von Frömmigkeit. Durch das Einnähen 
von persönlichen Gegenständen in ein Stundenbuch konnte 
auch derjenige, der kein Wappen führte, das er hätte einmalen 
lassen können, sein Buch individuell gestalten. Dies bedeutet 
jedoch nicht, dass nicht auch hochrangige Persönlichkeiten sich 
dieser Möglichkeit bedient hätten, wie mehrere Beispiele gerade 
aus dem Habsburger Umkreis belegen (im Katalog z. B. Kat. 
A 3 und A 14). Das Stundenbuch Ferdinands I. (1503-1564) 
entstand in Flandern um 1520 und enthält auf fol. 252v° ein 
Bildnis seiner Gemahlin Anna mit den Daten ihrer Hochzeit, 

27Zu diesem Aspekt REINBURG 1988, S. 40 und KAUFMANN 1993, S. 33. Wallfahr-
ten brachten dem Pilger durchaus einen Prestigegewinn: HERWAARDEN 1980; 
HOFMANN-RENDTEL 1983. 



   22

der Geburtstage ihrer Kinder und ihrem Todesdatum. In un-
mittelbarem Bezug hierzu dokumentiert die gegenüberlie-
gende Seite 253r° die persönliche Frömmigkeit des
Erzherzogs: Sie enthält drei (von ehemals fünf) Pilgerzeichen 
und zwei kleine Andachtsbilder.  

Die spätmittelalterliche Frömmigkeit bewegte sich mithin zwi-
schen zwei Polen, die sich nicht gegenseitig ausschlossen, son-
dern sich eher wechselseitig durchdrangen. Einerseits war die 
innere, persönliche Frömmigkeit wichtig, für die Stundenbü-
cher eine große Bedeutung hatten. Andererseits wurde die 
Frömmigkeit aber auch in Reliquienverehrung, Wallfahrten, 
Ostensionen und Prozessionen auf äußerliche Weise zum Aus-
druck gebracht.28 Die Pilgerzeichenkollektionen in Stundenbü-
chern synthetisieren diese beiden Pole der Frömmigkeit, indem 
Objekte der äußeren in ein Medium der inneren Frömmigkeit 
eingebracht werden.  

Das Betrachten von Pilgerzeichen kann dem Gläubigen eine 
Möglichkeit bieten, sich die dargestellten Wallfahrtsorte zu 
vergegenwärtigen. Das Phänomen der spirituellen Wallfahrt 
markiert diese Synthese von innerer und äußerer Frömmigkeit. 
Der Widerspruch zwischen den beiden Ausdrucksformen wird 
bei einer spirituellen Wallfahrt, einer Wallfahrt im Geiste, 
aufgelöst, indem der Gläubige allein in Gedanken zu heiligen 
Orten pilgert.  

Die vorliegende Arbeit wird zeigen, dass die Beschäftigung mit 
frömmigkeitsgeschichtlichen Fragestellungen auch aus kunst-

28Besonders HAMM 1977; HAMM Frömmigkeitstheologie 1992 und ders. Gewicht 
von Religion 1992 unterscheidet zwischen der Innen- und der Außenseite von Fröm-
migkeit. Weitere Literatur zur aktuellen Frömmigkeitsforschung: HUIZINGA 1975,  
S. 246-284; SCRIBNER 1987; SCRIBNER Popular Piety 1989; SCRIBNER Wahrneh-
mung 1989; SCRIBNER Das Visuelle 1990; SCRIBNER Magie 1990; DINZELBACHER 
Voksreligion 1990; DINZELBACHER Heiligenverehrung 1990; MOELLER 1991; 
SCHREINER 1992; THE ART OF DEVOTION 1994; ANGENENDT 1997, bes. S. 230-
235. 



   23

historischer Perspektive lohnend ist. Religiosität und Kunst 
verbinden sich in der künstlerischen Darstellung zum Aus-
druck der Frömmigkeit. Einfache, massenhaft billig hergestellte 
Objekte der Volksfrömmigkeit werden mit dem künstlerischen 
Mittel des Augentrugs in ein kostbares Buch übertragen und 
mit einer spirituellen Wallfahrt verbunden. Die Bordüren der 
Stundenbücher bilden somit einen passenden „Rahmen“ für 
den Inhalt des Buches, den Text und die Miniaturen, der dem 
Betrachter bei seiner Suche nach Heilserlangung behilflich ist.  

Ein weiterer Schwerpunkt dieser Arbeit liegt auf der Herstel-
lungsweise von spätmittelalterlichen Handschriften. Von be-
sonderem Interesse ist hier die Tatsache, dass gerade in 
Flandern fast ausschließlich Vorratswerke hergestellt wurden. 
Nur zu einem kleinen Teil sind die ersten Besitzer derjenigen 
Stundenbücher, die gemalte Kollektionen von Pilgerzeichen 
enthalten, bekannt. Aus diesem Grund müssen einige Fragen 
zu Auftraggebern bzw. Erstbesitzern offen bleiben.  

In dieser Arbeit werden ausgewählte, in Stundenbüchern ein-
genähte Pilgerzeichenkollektionen vorgestellt, anhand derer 
sich Herstellung und Vertrieb der Pilgerzeichen sowie ihre viel-
fältigen Funktionen exemplarisch erarbeiten lassen. Im Kata-
logteil sind sämtliche bekannte Pilgerzeichen- und muschel-
kollektionen zusammengestellt. Ebenfalls an ausge-
wählten Beispielen wird erörtert, in welcher Form die flandri-
schen Künstler Pilgerzeichensammlungen mimetisch in die 
Bordüren einmalten. Diese Objektkumulationen stellen durch-
aus keine häufigen Gestaltungsmerkmale in Stundenbüchern 
dar, sondern sind eher selten anzutreffen. Den mimetischen 
Aspekten von gemalten Pilgerzeichen geht Kapitel II mit Hilfe 
eines Vergleichs mit anderen Objekt-Bordüren nach. Gerade 
dieser Durchgang durch illusionistisch mit anderen Andachts-
gegenständen gestaltete Bordüren akzentuiert die Augentrug-
absicht der Pilgerzeichenbordüren. Die künstlerischen Möglich-




